# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

جامعة وهران

كلية العلوم الإنسانية والحضارة الإسلامية قسم التاريخ وعلم الآثار



# الإسهام الفكري للبربر بالأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود المرابطي

(539-371 هـ/ 1144-981 م

منكرة لنيل شهادة الماجستير في التاريخ الإسلامي

تحت إشراف: أ.د عبدالقادر بوباية

إعداد الطالب: حاج عبد القادر يخلف

أعضاء لجنة المناقشة: أد جيلالي سلطاني رئيسا أد عبد القادر بوباية مشرفا ومقرّرا د. عبيد بوداود مناقشا دة. فاطمة بلهواري مناقشا

السنة الجامعية:1429- 1430هـ/2008- 2009م





شكر وتقدير

أتوجه بالشكر والامتنان إلى اللطيف المنان الذي أعانني ووفقني على إنجاز هذه المنكرة. و أقدّم جزيل ألشكر إلى أ.د. عبد القادر بوباية الذي أشرف على هذه الدراسة من بدايتها إلى نهايتها. كما أشكر الفريق العلمي الذي ساعد على تأطيري ، و كلّ الذين ساعدوني من قريب أو من بعيد. وأسأله سبحانه وتعالى أن يجعل هذا العمل خالصا لوجهه الكريم وأن يتقبّله في صالح الأعمل.





#### مقدمة

ساهم البربر في التطوّر التاريخي للأندلس، وكانوا في الغالب طرفا فاعلا في صنع أحداثه، منذ الفتح إلى تأسيس الدولة الأموية على أرجائه، وما تلا ذلك من تقلبات سياسية، غيّرت الأوضاع وحوّلت الأندلس إلى طوائف، ما كانت لتسلم من السقوط في يد النصارى لولا تدخّل المرابطين، الذين أوقفوا الزحف المسيحي وقضوا على بذور الفتنة، بتوحيد المغرب والأندلس تحت رايتهم.

وإذا كان تاريخ المغرب والأندلس بشكل عام قد نال حظا وافرا من اهتمام الباحثين، فإنّ البربر كأقلية إثنية ظلّت مغيّبة، ما عدا القليل من الدراسات التي تناولت دور البربر السياسي والحضاري في الأندلس، وباستثناء ذلك لم يفرد إلى حدّ السّاعة – على حسب علمنا- دراسة خاصّة أكاديمية لمشاركة البربر العلمية في الأندلس.

إنّ الدراسات التي لامست طرفا من هذا الموضوع قليلة جدًّا، وأوّلها:

البربر في الأندلس، دراسة لتاريخ مجموعة إثنية منذ الفتح حتى سقوط الخلافة الأموية "1، التي تناولت البربر والحياة الثقافية في الأندلس في القسم الثالث منها، وثانيها: "البربر في الأندلس وموقفهم من فتنة القرن 5هـ/11م "2، في الفصل الثالث من الباب الأوّل، حيث ركّزت على مساهمة البربر في الحركة العلمية فتطرّقت إلى حجم المشاركة، كما تعرّضت إلى أهمّ الفروع العلمية وأبرز العلماء، وإذا كانت الدراستان السابقتان قد تناولت الجانب الفكري للبربر في الأندلس بما فيه الكفاية، فإنّها تتوقف عند مطلع القرن 5هـ/11م و لا تستمر إلى ما بعده.

والواقع أنّ موضوع هذه الدراسة الموسومة بـ: " الإسهام الفكري للبربر بالأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود المرابطي ( 371-539هـ/ 981-1144م) " يعتبر أوّل دراسة مستقلّة للجانب العلمي لدى البربر في الفترة قيد الدراسة، وهو رأس العوامل التي دفعتني للكتابة في هذا الموضوع، فضلا عن عوامل

<sup>-</sup> محمد حقي، البربر في الأندلس، دراسة لتاريخ مجموعة إثنية منذ الفتح حتى سقوط الخلافة الأموية (208-1031)م، شركة النشر والتوزيع- المدارس- الدار البيضاء، (242-1031)م، (

 $<sup>^2</sup>$  - عبد القادر بوباية، البربر والحياة الثقافية في الأندلس في القسم الثالث منها، وثانيها: " البربر في الأندلس وموقفهم من فتنة القرن  $^2$  هـ/11م (300-422هـ/912-1031م)، أطروحة دكتوراه دولة غير مطبوعة، جامعة وهران، 1423هـ- 2002م.

أخرى جانبية ومنها البحث في التاريخ المحلّي - من طرف أبنائه - الذي يعتبر جزءا من البحث عن الذات، تؤكّد ما قدّموه بموضوعية ومصداقية.

إنّ أهمّية الموضوع تأتي من كونه يتعرّض لمساهمة البربر في النّاحية الثقافية بالأندلس، باعتباره يغوص في أعماق التاريخ الإثني للبربر في هذا المجال، مقدّما صورة واضحة المعالم عن مشاركتهم في المنتوج الحضاري والتراث الفكري الأندلسي الذي هو في النهاية جزء من تراث الأمّة الإسلامية، ليجسّد لنا إسهام مختلف أبناء الأمّة في صنع تاريخها، في إطار تجانس وتكامل الأقليات، التي كان يتجمّل بها المجتمع الأندلسي حينئذ، بعيدا عن الطّائفية العمياء، ودونما إقصاء ولا تهميش، موجّها رسالة إلى أبناء الأمّة للعلم والذكري والاحتذاء.

وكثيرة هي الأسئلة التي يمكن طرحها للنقاش في هذا الموضوع، إلا أن الإشكالية المحورية التي انطلقت منها كانت: ما هي حدود مشاركة البربر في فضاء الفكر والثقافة بالأندلس خلال الفترة مدار البحث ؟ وتتفرّع عنها عدّة إشكاليات أخرى أهمّها: ما هي مميزات هذه المشاركة ؟ وما هي أهمّ شخصيات البربر التي ساهمت في هذا الزّخم الفكري بالأندلس حينئذ ؟ وما حجم هذه المساهمة في كلّ عهد من عهود دراستي (العامري- الطوائف- المرابطين) ؟ وما هي التفسيرات المنطقية التي يمكن أن نقيّم بها الحضور الفكري للبربر كأقلية وما قدّموه للثقافة العربية الإسلامي قالأندلسية مقارنة بإسهامات الأقليات الأخرى في هذا الموروث الحضاري؟

وللإجابة على هذه التساؤلات، تضمنت دراستي للموضوع مقدمة وتمهيدا وثلاثة فصول.

اشتملت المقدّمة على أهمّية الموضوع، والدوافع التي حفزتني للكتابة فيه، وأهمّ الأسئلة التي تمحورت حولها إشكاليته، وتلا ذلك شرح لمنهج الدراسة الذي اتبعته، وأثبعته بعرض عام لأهمّ المصادر التي اعتمدت عليها في إنجاز دراستي، وقمت بتحليل ونقد معلوماتها الرئيسة موضّحا أهمّية كل مصدر منها في بحثي.

وتناولت في الفصل التمهيدي الذي يحمل عنوان: "الحركة الفكرية في الأندلس قبيل العهد العامري ( 350-371هـ/1961)"، باعتباره يشكّل تواصلا

ونتيجة لآخر مرحلة حقيقية في تاريخ دولة الخلافة بالأندلس، واستعرضت فيه عوامل ازدهار الحركة العلمية في الأندلس قبيل العهد العامري، التي كان على رأسها: تشجيع الحكم المستنصر للحركة العلمية بما قدّمه من تحفيزات للعلماء تشجيعا لهم على البحث والتأليف، وما وفره من وسائل الثقافة والعلم في بلده (الكتب - المكتبات - صناعة الورق - إقامة مكاتب العلم المجانية لأبناء الفقراء)، وثاني هذه العوامل انتشار مراكز التعليم من مساجد ومجالس العلم الخاصة، إلى جانب عامل الرّحلة العلمية من وإلى الأندلس نحو المشرق، وانتقلت بعدها إلى مظاهر الحركة العلمية بالأندلس خلال عهد الحكم المستنصر (350-366ه/169-976م) بشكل عام، فألقيت نظرة خاطفة على أهمّ المؤلفين ومؤلفاتهم في هذه الفترة، وتعرّضت في نهاية هذا الفصل إلى الإسهام الفكري للبربر في الحركة العلمية بالأندلس من عهد الحكم المستنصر إلى بداية عهد الحجابة العامرية، ثمّ تعرّضت إلى فروع العلم التي شاركوا فيها، مع جرد لمن عرف من علماء البربر خلال هذه المرحلة.

أمّا الفصل الأوّل الموسوم ب: " الحركة الفكرية في الأندلس من العهد العامري إلى زوال الخلافة الأموية ( 371-422-421ه-1031م) " فقد تركّز البحث فيه على ثلاث نقاط أساسية: تناولت في أو لاها العوامل التي ساعدت على استمرار الحركة العلمية بالأندلس خلال العهد العامري، ومنها تشجيع المنصور بن أبي عامر للعلم، ومظاهر الحركة الفكرية في مختلف فروع العلم وأهمّ من برز فيها من العلماء وأشهر مؤلّفاتهم، ممّا يثبت تطوّر الحركة العلمية في عصر المنصور، وعلى النقيض من ذلك كان الانسداد الذي عرفته علوم الأوائل والفلك، لأسباب واعتبارات مصلحية أملتها الضرورة فجعلت موقف المنصور عدائيا نحو هذه العلوم. ثمّ تحدثت عن استمرار دور المكتبات والرّحلات العلمية في تكوين شخصية المثقف بالأندلس على هذا العهد، وانتقلت بعدها إلى الدور المحتشم الذي لعبه المظفر بن أبي عامر في خدمة الحركة العلمية، ثمّ الدّور السلبي لعبد الرّحمن شنجول في هذا الإطار، وكانت ثاني النقاط: أثر فتنة القرن 5ه/11م على الحركة العلمية، حيث ناقشت سلبياتها ومواقف العلماء منها، التي انقسمت إلى: قسم مؤيّد وآخر معارض وثالث محايد ولكلّ حججه، العلماء منها، التي انقسمت إلى: قسم مؤيّد وآخر معارض وثالث محايد ولكلّ حججه، وبروز ظاهرة قتل العلماء وما كان لها من أثر على السّاحة العلمية بالأندلس في هذه

الفتنة الحالكة، ثمّ تحدثت عن الوجه الآخر للفتنة الذي انعكس إيجابا على اتساع نطاق الثقافة ليشمل سائر المدن الأندلسية، أمّا ثالث النقاط فقد كانت حول الإسهام الفكري للبربر في الحركة العلمية بالأندلس من العهد العامري إلى زوال الخلافة الأموية، حيث ترجمت لأشهر علماء البربر و أهمّ العلوم التي برزوا فيها ومدى حجم مساهمتهم في هذه العلوم، مع الإشارة إلى أهمّ الاستنتاجات حول ذلك.

وجاء الفصل الثاني تحت عنوان: " الحركة الفكرية في الأندلس على عهد ملوك الطوائف ( 422-484هـ/1031-1091م) "، وعالجت فيه النقاط التالية: عوامل ازدهار الحركة الفكرية في هذه المرحلة، متمثلة في الميراث الثقافي المشرقي والتأسيس لحركة فكرية تنبض بالطابع المحلّى وترمى إلى الاستقلالية والتميّز عن بقيّة العالم الإسلامي، وساعد على ذلك ظاهرة تفرّق علماء قرطبة وكتبها بعد الفتنة على أصقاع الأندلس، ورفع الحظر عن الدراسات القديمة، فضلا عن التنافس بين ملوك الطوائف في اجتذاب العلماء والأدباء إلى بلاطاتهم، الذي شجّع حرّية التنقل إلى حيث تكون الحظوة أوفر والتحفيزات أعظم، وفي النقطة الثانية أبرزت العوامل التي أصبحت في حكم التقليد في المجتمع الأندلسي، وأعنى بها ظاهرة انتشار المكتبات بين الأندلسيين والرّحلة في طلب العلم، كما بيّنت الحالة التي كان عليها نظام التعليم من حيث الطريقة والبرامج التي تمحورت حول ما يقدّم وما يؤخّر ومن يعلّم وكيف يتمّ ذلك والمراحل التي يسلكها المتعلِّم، وفي النقطة الثالثة تناولت تعدِّد المراكز الثقافية في الأندلس، وتشجيع الأسر الحاكمة للعلم والمعرفة، كبنى عبّاد الذين تركزوا في إشبيلية وقرطبة، وبنى هود في سرقسطة، وبنى ذي النون في طليطلة، وبنى الأفطس في بطليوس وغيرها من المراكز التي قدّمت للعلم والعلماء والأدباء خدمات جليلة حفظها لهم التاريخ في صفحات ناصعة البياض، وفي النقطة الرّابعة بيّنت ما كانت عليه مظاهر الحركة العلمية في مختلف العلوم وأشهر من عرف بعلمه أو أدبه ومؤلفاتهم. أمّا النقطة الأخيرة فكانت حول مساهمة البربر في الحركة العلمية خلال عهد الطوائف، أين تتبّعت العلوم المختلفة، وفي كلّ منها تحدّثت عمّن عرف و تميّز من العلماء، وحاولت قياس حجم مشاركة البربر في هذا العصر مقارنة بالعصر السّابق.

وفي الفصل الثالث والأخير، الذي يحمل عنوان: " الحركة الفكرية في الأندلس على عهد المرابطين (484-539هـ/1091-1144م) "، تطرّقت باختصار إلى أوضاع الأندلس قبيل دخولها تحت راية المرابطين، ثمّ بيّنت موقفهم من العلم وكشفت زيف الأباطيل التي رُوّجت حول هذه النقطة، وأمّا موقفهم من التصوّف وعلم الكلام والفلسفة، وهي النقطة التي تلتها، فقد كان للمرابطين فيها رأي متصلّب، حفاظا على وحدة المسلمين، انطلاقا من رأى العلماء المالكية، الذين لم يتسامحوا مع كلّ ما من شأنه أن يؤدّي إلى الزّيغ الفكري والضلال العقائدي، ومن هذا المنطلق جاء تعصّبهم للمذهب المالكي، أمّا النقطة الرّابعة في هذا الفصل فقد أثَّرْتُ فيها عوامل ازدهار الحركة العلمية بالأندلس في هذا العهد، من تشجيع الدّولة للعلم، وما يتعلّق بمسألة التعليم ومؤسّساته (المساجد- الرّباطات- أماكن التدريس الخاصّة)، دون أن أنسى الحديث عن دور الرّحلات العلمية والمكتبات، الذي أصبح عادة ترسّخت في المجتمع الأندلسي، مؤكّدة حضورها عبر كلّ العهود بالأندلس، وجاءت النقطة الخامسة لإماطة اللثام عن مظاهر الحركة العلمية الأندلسية في هذا العهد، من خلال الحديث عن مختلف العلوم وأشهر العلماء، وما جادت به قرائحهم من مؤلّفات أغنت المكتبة الأندلسية، أمّا نقطة الختام فكانت عن مساهمة البربر الفكرية في الحركة العلمية بالأنداس المرابطية، حيث تعرّضت لأبرز الشخصيات العلمية والأدبية وبيّنت مجال تخصّصها انطلاقا من النصوص الواردة في كتب التراجم، وبلغة الأرقام بيّنت قوّة المشاركة البربرية العلمية في هذا العهد مقارنة بالعهود السّابقة.

وتضمّنت الخاتمة أهمّ النتائج التي توصّلت إليها في هذه الدراسة، في شكل نقاط مختصرة.

وأمّا عن المنهج الذي اتبعته في عملي فهو منهج وصفي، يتعاطى مع النص كنقطة انطلاق، وما بين الحين والآخر وظفت المنهج التحليلي في التعليق على بعض النصوص، أو الخروج بملاحظات واستنتاجات شخصية حول عدد من النقاط، شعرت بمسيس الحاجة إلى الوقوف عندها، وإذا كان الغالب على المنهج الذي اتبعته هو الوصف ثمّ التحليل، فإنّه قد تستدعي الحاجة إلى عقد المقارنات بين النصوص، الني تفرض علينا التعامل معها بمنهج المقابلة بين المتعارض منها، للخروج بآراء

موضوعية، تحسم الموقف بالميل إلى أرجح الأقوال، كما هو الحال بالنسبة لموقف المرابطين من العلم والتصوّف وعلم الكلام والفلسفة.

#### عرض ونقد المصادر:

إنّ الموضوع الذي أقدّمه بين يدي الباحثين المهتمّين بمثل هذا النّوع من المواضيع، أكاد أجزم أنّه لا يتوفّر على مصادر تاريخية خاصّة، وانّ مادته نجدها متفرّقة في ثنايا عدد من المصادر والمراجع، قمت بتصنيفها على النحو التالي:

#### كتب التراجم والطبقات:

وجلّها شملت التعريف بعلماء البربر عامّة، ومن أهمّها:

1- " تاريخ علماء الأندلس " ألمؤلفه أبي الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف بن نصير الأزدي المعروف بابن الفرضي القاضي (ت403هـ/1012م)، وهو يعد من أوّل الكتب التي ألفت في علماء الأندلس ورواة العلم بها، وقد ترجم فيه لتسع وأربعين وستمائة وألف علما من الفقهاء ورواة الحديث، وبعض الأدباء والشعراء الذين برزت شهرتهم في العلوم الشرعية وتعدّتها إلى الأدب والشعر.

وقد أفادني هذا الكتاب في الترجمة لعلماء البربر من منتصف القرن 4هـ/10م الى نهايته، وهو ما يغطّي الفصل التمهيدي ـ من موضوع بحثي ـ ونسبة معتبرة من الفصل الأوّل، انطلاقا من عهد الحكم المستنصر إلى نهاية العهد العامري، وباعتبار أنّ المؤلّف عاصر هذه الحقبة وكان شاهدا عليها، فإنّ مؤلّفه هذا يعدّ أوثق وأصدق ما كتب في التراجم عن هذه الفترة.

2- " الصلة " 2 لأبي القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال الأنصاري (ت578هـ/1183م)، الذي لا يقل الهمية عن كتاب تاريخ علماء الأندلس، وهو كما يدل على ذلك اسمه تتمة للكتاب السّابق الذكر، إذ بدأ فيه صاحبه من حيث انتهى ابن الفرضي، فترجم لمن أهملهم ابن الفرضي ثمّ واصل ترجمته لمن جاؤوا

اً - ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، تحيق روحية عبد الرحمن السويفي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417هـ- 1997م، 494ص.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، الصلة، تحقيق صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية- صيدا- بيروت، ط 1، 1423هـ- 2003م، 2ج، 599ص.

<sup>2-</sup> ابن الأبار: التكملة لكتاب الصلة، تحقيق عبد السلام الهراس، دار الفكر للطباعة- بيروت، 1415هـ-1995م، 4ج.

بعده إلى سنة 534هـ، وقد تضمن الكتاب إحدى وأربعين وخمسمائة وألف ترجمة لعلماء الأندلس ومن دخلها من غير الأندلسيين، ورتب هذه التراجم ترتيبا كرونولوجيا تصاعديا من أقدم العلماء وفاة إلى أحدثهم، وتتسم ترجماته بالتوسع النسبي لأحوال العلماء مقارنة مع الكتاب السّابق الذي يتسم بالاختصار.

وقد استفدت من الكتاب في الترجمة لعلماء الفترة الممتدة من بداية القرن 4هـ/10م إلى نهاية الوجود المرابطي، وهو ما يتناسب مع الفصل الأوّل والثاني والثالث من موضوع دراستي، حيث شكّلت هوامش البحث أكبر نسبة من النّقول مقارنة بالمصادر الأخرى.

3- " التكملة لكتلب الصلة "1، جاء هذا الكتاب تتمة لكتاب الصلة، وهو لأبي عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي المعروف بابن الأبّار (ت658هـ/1260م)، الذي بدأ حيث توقف ابن بشكوال، واستدرك عليه ما فاته من تراجم، فكان كتابه موسوعة حقيقية حفلت بسبع وستمائة وثلاثة آلاف ترجمة لأعلام العدوة الأندلسية والغرباء الذين دخلوها.

وقد وظفت هذا المصدر في الفصل الثاني ثمّ الفصل الثالث من هذه الرسالة، وكان اعتمادي عليه في الترجمة لمرحلتي ملوك الطوائف والعهد المرابطي، وعنه أخذت عددا كبيرا من النقولات النصية، تجعله يأتي من حيث الأهمية ـ بالنسبة إلى موضوع دراستي ـ في المرتبة الثانية بعد الصلة.

4- "بغية الملتمس في تاريخ رجل أهل الأندلس " 2، لأحمد بن يحي بن أحمد بن عُمَيْرَة الضّبّي (ت 599هـ/1203م)، وهو ذيل على كتاب الحميدي " جذوة المقتبس "، فقد نقل عنه ما يقرب من خمس وعشرين وثمانمائة ترجمة كما هي، وتصرّف في خمسة عشر ترجمة اختصرها اختصارا شديدا، وسبع تراجم توسّع في

 $^2$  عياض القاضي، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، ضبط وتصحيح محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1، 1418هـ- 1998م،  $^2$ ج.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الضّبّي، بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، تحقيق روحية عبد الرحمن السويفي، دار الكتب العلمية - بيروت، ط1، 1417هـ- 1997م، 512ص.

رواياتها من عنده، وأسقط أربعين ومائة ترجمة من الجذوة لم يعتمدها في كتابه، في حين أضاف خمسين وسبعمائة ترجمة جديدة غير موجودة في الجذوة، ممّا يجعل كتابه أوفي من جذوة الحميدي.

وقد أفادني هذا المصدر بعدد معتبر من التراجم لعلماء البربر في كل فصول الفترة قيد الدراسة.

5- " ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك "1 للقاضي عياض أبو الفضل (ت 544هـ/1149م)، الذي يعد أول كتاب استوعب تراجم أعلام مذهب مالك وطريقة انتشاره في البلدان، وذكر فيه أسماء أعيان المالكية وأعلامهم، وبيّن طبقاتهم وأزمانهم، وجمع عيون فضائلهم وآثارهم، ونظم نثر فنون سيرهم وأخبارهم، وقد جاء بتأليف غريب رتبه على الطبقات والبلدان، فيفكر في كل طبقة أعلام كل إقليم مميّزة على حدى، وبذلك يمكن الاهتداء به في التعرّف على أوائل من حملوا مذهب مالك إلى الآفاق.

وقد أفادني هذا الكتاب تحديدا بتراجم عدد من فقهاء البربر الذين برزوا بالأندلس خلال النصف الثاني من القرن 4هـ/10م.

6- " **الغنية** "2, وهو فِهْرِسَة لشيوخ القاضي عياض، وقد أفادني في تراجم بعض العلماء والفقهاء الأندلسيين، الذين حمل عنهم القاضي عياض، ومن هؤلاء من كانت أصوله بربرية.

#### كتب الأنب:

1- " الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة " 3، لمؤلفه أبي الحسن علي بن بسّام، التخلبي الشنتريني (ت542هـ/1148م)، من أعلام الكُتَّاب والنقاد الأندلسيين في القرنين

 $<sup>^{2}</sup>$  - عياض القاضي، الغنية فهرست شيوخ القاضي عياض، تحقيق ماهر زهير جرّار، دار الغرب الإسلامي- بيروت، ط1، 1402هـ- 1982م، 308ص.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن بسّام الشنتريني: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق سالم مصطفى البدري، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1، 1419هـ- 1998م، 4ج.

 $<sup>^{2}</sup>$  - المقرّي، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عبّاس، دار صادر - بيروت، طبعة + 2004م، + 8ج.

5 و 6 هـ/11 و12م، ويعتبر هذا الكتاب موسوعة أدبية تاريخية، قدّم فيها تراجم لشعراء وأدباء عصر الطوائف، وأوائل عصر المرابطين، بالإضافة إلى ما نقله إلينا من أخبار سياسية واجتماعية عن أمراء الأندلس وحكامها.

و ينقسم الكتاب إلى أربعة أقسام، وقد جعله خاصاً في شعراء عصره من أهل الأندلس ومن طرأ عليها، ويشتمل على أربعة وخمسين ومائة ترجمة مسهبة لأعيان الأدب والسياسة ممّن عاصرهم أو تقدموه قليلا، وحاول من خلال النماذج التي ترجم لها من شعراء وكتاب أن يثبت تفوق الأندلس وأصالة أهله مقارنة بالمشرق.

واستفدت من هذا الكتاب في جلّ فصول بحثي، حيث استشهدت ببعض الأشعار والنصوص النثرية، ومنها ما كان ذا علاقة بأعلام البربر للحقبة الممتدّة من العهد العامري إلى نهاية عهد المرابطين بالأندلس.

2- " نَفْح الطِّيب من غُصن الأندلس الرَّطِيب ونكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب "1، لمؤلفه أبي العباس، أحمد بن محمد بن أحمد المقرِّي التلمساني الملقب بشهاب الدين (ت1040هـ/1630م)، ويعد من عيون مؤلفات المكتبة الأندلسية، وينقسم إلى قسمين، ويضم كل قسم ثمانية أبواب:

يختص القسم الأول بأبوابه الثمانية بالأندلس، فيصف عمرانها وحاضرتها قرطبة وجامعها والزهراء الناصرية والزّاهرة العامرية، ثم يفرد حديثًا عن الخلافة الأموية بالأندلس وعن قوة الإسلام وسلطانه في شبه الجزيرة الأندلسية.

و في هذا القسم يجرّف بأعلام الشخصيات الأندلسيه، التي رحلت إلى المشرق لإكمال در استها أو تلقي العلم، كما يذكر المشارقة الذين وفدوا على الأندلس من أعلام الأدباء والمفكرين، وهذا القسم مليء بالأخبار الطريفة والأشعار الكثيرة، وتتنوع فيه تراجم الشخصيات الأندلسية بين ملوك وأمراء وقواد ووزراء وشعراء وكتاب وقضاة وفقهاء وزهاد وغيرهم، وأهم ما يميز هذا القسم غلبة الطابع الأدبى عليه.

أمّا القسم الثاني بأبوابه الثمانية فقد خصّص لابن الخطيب، فتحدّث فيه المَقَّري عن أصله ونشأته وثقافته ومناصبه ورحلاته، كما يعرض لتلاميذه وأصدقائه وندمائه وحسّاده وأعدائه.

وتكمن أهمية هذا الكتاب في كون مؤلفه يرجع كل خبر إلى أصله وكل شعر إلى مصدره، ويعتبر نفح الطيب من آخر الموسوعات العربية الكبرى المتخصصة في التراث الإسلامي الأندلسي؛ لعنايته بالجانب التاريخي السياسي وبأدب الرحلة والبلدان والترجمات وذكر الحروب، كما يهكس الأسى والأسف لضياع الأندلس إذ أن الكتاب كتب وما يزال الجرح نازفًا.

وأفادني هذا الكتاب بموضوع الدراسة في كلّ الفصول بدون استثناء، من خلال ترجمته للعديد من الأعلام، إلى جانب مقابلة ما فيه من الشعر مع مصادر أخرى عند الضرورة لمعرفة وجه التطابق والاختلاف.

#### كتب التاريخ العام:

#### 1- " العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربر ومن

عصرهم من ذوي الشأن الأكبر "، لمؤلفه عبد الرحمن بن محمد بن خلدون 808هـ/1406م)، ويعتبر الكتاب موسوعة تاريخية كبيرة، وقد رفع الجزء الأوّل (ت منه ـ الذي يشتمل على المقدمة ـ ابن خلدون إلى مصاف كبار فلاسفة العالم، وفيها أرسى قواعد فقه التاريخ وعلم العمران وطبائع البشر ومختلف أنشطتهم، كما بحث في موضوع ازدهار الدول وأسباب انهيارها، ويعود تاريخ كتابتها إلى الفترة الممتدة

المبتدأ والخبر في أيّام العرب والمبتدر ومن عاصر هم من ذوي المبتدر ومن عاصر المبتدر ومن عاصر المبتدر ومن عاصر المبتدر الشأن الأكبر، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس، خليل شحاذة، مراجعة، سهيل زكار، دار الفكر - بيروت 1421 هـ- 2000م، 8ج.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن عذاري المراكشي أبو العبّاس أحمد بن محمد، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، الجزء  $^{2}$  و  $^{3}$  تحقيق ومراجعة ج.س.كولان و إليفي بروفنسال، دار الثقافة- بيروت، ط  $^{3}$   $^{3}$   $^{4}$   $^{3}$  البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ج  $^{3}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^{4}$   $^$ 

مابين 776و780هـ/1374و 1378م، أثناء إقامته في قلعة بني سلامة (تغزوت بفرندة)، ثم نقحه بعد ذلك وهذبه وألحق به تاريخ العرب وأجيالهم وممالكهم وأخبار البربر وأجيالهم ودولهم.

وقد زودني هذا المصدر بمعلومات ذات صلة بفصول الرسالة وبخاصة الجزء السادس منه، الذي أفادني في التأصيل إلى بعض النسب ذات العلاقة بأنساب البربر وقبائلهم وبطونهم وأفخاذهم، كما أفادتني المقدّمة بالتحديد في التعرّف على حالة التعليم بالأندلس خلال القرن 5هـ/11م، بالإضافة إلى جوانب أخرى من العلم.

2- " الهيان المُغرب في أخبار الأندلس و المَغرب لابن عذاري المرّاكشي أبو العبّاس أحمد بن محمّد " (كان حيّا سنة 712هـ/1312م)، وهو من أعظم المصادر وأوثقها في موضوعه، وتكمن أهمّيته في احتفاظه بمادّة مقتبسة من مصادر تاريخية هي في حكم المفقود، ويغطّي الكتاب تاريخ الغرب الإسلامي من الفتح إلى بداية المرينيين، و بلغ به ابن عذاري إلى عام (668هـ/1269م)، ويقع الكتاب في خمسة أجزاء.

وقد استفدت من أجزائه: الثاني والثالث والرّابع، باعتبارها تغطّي فترة موضوع الدراسة بأكمله، كالحديث عن تشجيع الحكم المستنصر للعلم وما بذله في سبيل ذلك، فضلا عن الإشارة إلى بعض الشخصيات من أعلام البربر.

#### كتب الجغرافية:

أفادتني هذه الكتب في وصف بعض المدن التي جاءت في ثنايا الدراسة، كما كانت الحاجة إليها ماسّة في تحديد بعض المواقع المجهولة، وكان أبرزها:

1- " كتب الروض المعطار في خبر الأقطار "2، للحميري محمد بن عبد المنعم (ت786هـ/1384م)، وهو كتاب مشهور ألفه حسب الترتيب الهجائي المشرقي، إلا أنه رتب محتويات كل حرف حسب الترتيب المغربي، ووقع في ترتيبه هذا في الكثير من الأخطاء، واشترط فيه أن لا يذكر من الأقطار إلا ما اتصلت به قصة أو

\_

 $<sup>^{2}</sup>$  - طبعت الفصول المتعلقة بالأندلس من الكتاب، قديماً بعناية ليفي بروفنسال، مع ترجمة إلى الفرنسية، وطبع بتحقيق إحسان عباس، مؤسسة ناصر للثقافة - بيروت، ط2، 1980م، 623ص.

حكمة أو خبر طريف، ولا مجال للشك في أن الحميري مجرد ناقل عن كتب جغرافيي المغرب، ولا يعدو أن يكون نسخة ثانية عن كل ما ينقل عنه. وقد طبعت الفصول المتعلقة بالأندلس من الكتاب، قديماً بعناية ليفي بروفنسال، مع ترجمة إلى الفرنسية، وطبع بتحقيق إحسان عباس سنة 1980 في طبعته الثانية.

إضافة إلى هذه المصادر، فقد اعتمدت على مجموعة أخرى من المصادر التاريخية والأدبية والجغرافية بقصد التعريف بالأعلام المترجم لهم، والإحاطة بالموضوع من جميع جوانبه، وسيرد ذكرها ضمن قائمة المصادر والمراجع.

وفي ختام هذه المقدّمة، لا مندوحة لي من الإشارة إلى بعض الصعوبات التي واجهتني، ولا أعني الصعوبات الشخصية ذات العلاقة بالقلق النفسي والتوتر الداخلي، الذي يصاحب الطالب الباحث العامل في التوفيق بين الدراسة والعمل، ولا يجد الوقت الكافي للبحث والكتابة في جوّ مريح في مثل هذه المرحلة، وإنّما أعني الصعوبات الأكاديمية المتمثلة في:

- ندرة المادّة وشحّ المعلومات المتعلّقة بالبربر، وما يتوفر منها فهو عادة عام وسطحي لا يتميّز بالتوسّع والتعمّق، بل قد يأتي مبهما غامضا كاللّغز الذي يصعب التوصيّل إلى فهمه وتفسيره، ومثل هذا نجده فيما قاله ابن حزم عن بني عبد الوهاب وهم أحد فروع صنهاجة، حيث ذكر أنّه "كان منهم قوّاد وكتاب وفقهاء " 1، لكنه لم يتعرّض لهم بالترجمة ولو بشكل مقتضب، ونفس الشيء نجده في عدد من تراجم البربر عند ابن عبد الملك المراكشي²، وهناك من المصادر التي ترجمت لحالات من البربر فلم تنسبهم إلى القبائل التي ينتمون إليها³، على اعتبار أنّ ظاهرة اتخاذ البربر عامّة والعلماء خاصّة للأسماء العربية التي كانت شائعة، إمّا لكون الإسلام يحث على تسمية الأبناء بأسماء عبد الله و عبد الرحمن ومحمّد صلّى الله عليه وسلّم وسائر

اً - ابن حزم الأندلسي، جمهرة أنساب العرب، تحقيق لجنة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية، بيروت، 1421 هـ- 1002م، 002.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ففي الترجمة رقم 633 المتعلقة ب: أحمد بن محمد بن عبد الله بن مروان بن عبد الملك النفزي، لا وجود لتفاصيل تتعلق بشيوخ المترجم له ولا بمن روى عنه، ولا معرفة لنا بنوع العلم الذي تخصّص فيه، والأكثر من ذلك أنّنا نجهل تاريخ الولادة وتاريخ الوفاة، ولا سبيل لنا إلى ذلك. الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، تحقيق محمد بن شريفة، دار الثقافة- بيروت، (د.ت)، س1 ق2 ص449.

٤- على سبيل المثال: أبو بكر يحي بن موسى بن عبد الله البرزلي فإنه ذكر دون هذه النسبة عند ابن بشكوال، وما
 كنّا لنعرف أنّه برزلي لولا إشارة ابن خير إلى ذلك. ابن بشكوال، نفس المصدر، ج2 ص518/ ابن خير الإشبيلي، فهرسة، تحقيق: محمد فؤاد منصور ، دار الكتب العلمية – بيروت، ط1، 1419هـ- 1998م، ص406.

الأنبياء 1، وإمّا لكسب شرف الانتماء إلى العرب، الذي كان يمنح صاحبه المنزلة والمكانة الرفيعة في المجتمع، وربّما تداخل العاملان معا وكانت النتيجة واحدة.

- صعوبة التعامل مع المادة العلمية بين عصر وآخر لمرحلة زمنية فاقت قرنا ونصف قرن، بحيث لا توجد نقاط تقاطع تفصل بين العهد والذي يليه، عندما يتعلُق الأمر بقضية انتماء العالم إلى عهد منها، فمن العلماء من عايش أكثر من دولة، فكان مخضرما ومن ثمّ يمكن أن ينسب إلى كلّ العهود التي عاصرها، لا سيما إذا وجدت القرائن التي تدلّ وتثبت ذلك.

ورغم هذه الصعوبات فقد بذلت وسعي للاطّلاع على أكبر قدر من المصادر المتعلّقة بتاريخ الأندلس، تارة باقتناء أنفسها من المعارض، وتارة باستعارة ما أمكنني من المكتبات المتواجدة على تراب الولاية، وفي أخرى بزيارة الجزائر العاصمة للاطلاع على ما بالمكتبة الوطنية بالحامّة والمكتبة الجامعية والمركز الإسباني بها (ثربانتث)، دون أن أنسى نفائس المصادر والمراجع التي حصلت عليها من المكتبات الخاصّة، التي لم يبخل بها أصحابها عليّ، اعترافا بفضلهم عليّ، لأنّ شكر النّاس من شكر الله.

 $<sup>^{1}</sup>$  - باب أحبّ الأسماء إلى الله عز وجلّ عند: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي ، فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق: محب الدين الخطيب ، دار المعرفة — بيروت ، (د.ت)، ج00 . وباب التسمّي بأسماء الأنبياء في نفس المصدر، ج01 س 0578 أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة الكوفي ، الكتاب المصنف في الأحاديث والآثار، تحقيق: كمال يوسف الحوت ، دار النشر: مكتبة الرشد - الرياض الطبعة: الأولى، 040 هـ، 05 س 052.

# الفصل التمهيدي

عاشت الأندلس خلال عصر الولاة (95-138هـ/713-755م) حالة من لطة، كان من نتائجها تعطيل العقول عن الأداب وشؤون

، وبقيت الحال إلى أن توطد الملك فيها لبنى أميّ

قويّة الأركان على عهد صقر قريش (138-755هـ/755-

788 ) هشام الرّضا زمام الأمر من بعده (172-180هـ/788 )

بدأت العناية بعلوم الشريعة وعلوم اللغة 1 أكثر هذه العناية في عهد الحكم

بن هشام (180-206هـ/796-821 ).

ولم تدرك الأنداس الحركة العلمية الفعلية إلا بداية من منتصف القرن هـ ووسط المائة الر ابعة<sup>2</sup>، ففي هذه الفترة الأخيرة انتقلت الأندلس من

إلى عصر الخلافة، الذي كان سببا في التحقّ في مختلف

لا سيما مجال العلم والمعرفة، فقد حباها الله بالخليفة عبد الر"

(350-300هـ/912هـ/961) الذي وفر لأهلها الأمن والرّخاء، وعمل على إيجاد منه ابنه الحكم المستنصر (350-

متعهدا متعهدا أبيه نهجه والمتعهدا متعهدا متعهدا أبيه على الدهار الحركة أمار جهودهما بالرّعاية حتّى صارت يانعة ذلك على الدهار الحركة العلمية في الأا الدهار الميسبق لها أن عرفته من قبل، وسيكون له تأثيره الإيجابي على المراحل والعهود التالية من بعد

### 1. عوامل ازدهار الحركة العلمية في الأندلس قبيل العهد العامري:

#### 1.1. تشجيع الحكم المستنصر للحركة العلمية:

يعتبر الحكم المستنصر أعظم حكام الأندلس علما وأدبا وتأثيرا على مجرى الحركة العلمية فيها على امتداد عصورها، فقد كان أبا للثقافة بالأندلس<sup>3</sup>، ويشير الكثير من المؤرّخين إلى شخصيته المتميّر ابن الأبّ ذكره فقال: " كتبه ة عند شيوخ الأندلسيين وأئمتهم، ينقلونه من خطّه ويحاضرون به ".4

- صاعد الأندلسي، طبقات الأمم، تحقيق: حسين مؤنس القاهرة 1993 / 84/بوباية عبد

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  - مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملابين- بيروت، ط4، 1979، ص72.

<sup>3 -</sup> مصطفى الشكعة، المرجع نفسه، ص102.

<sup>4 - ،</sup> الحلة السيراء، تحقيق: حسين مؤنس، دار المعارف-القاهرة، ط2 1985 1 202.

ويشير الحميدي في ترجمته لابن عبد ربّه¹ إلى ذلك بقوله:" هذا

رأيت ه حجّة عند أهل العلم عندنا، لأنّه كان عالما ثبتا "2

وكان الحكم إذا قرآ كتب غيره من العلماء صحّح ما بها من أخطاء تعليقا، ونتيجة لشغفه بعلم الأنساب، صنّف فيه كتاب" أنساب الطالبيين والعلويين القادمين إلى "3" نه من العلوم الشرعية، وتحققه بالأنساب، كان أديبا ينظم الشعر

ائق، وقد نسبت إليه أشعار كثيرة<sup>4</sup>.

وإن دلّ هذا على ما يدلّ على التكوين الذي تلقاه من أفواه أبرز الرّ عناية بالعلم في عصره، ومن العلماء الذين أسهموا في صقل مواهبه، وتشكيل شخصيته العلمية، نذكر على سبيل المثال لا الحصر: حوي محمد بن إسماعيل القرطبي، الذي عرف بالحكيم، وكان يوصف بدقة النظر وإثارة المعاني الغامضة، يجاريه أحد في ذلك<sup>5</sup>، وعلى بن معاذ بن سمعان الرّعيني، الذي كان لغويّ استقدمه الحكم المستنصر، فأ ذ عنه الكثير من علمه<sup>6</sup>، كما سمع من ثابت بن قاسم، الذي أجاز له بعدما تبيّن له سعة حفظه.

ولا يختلف اثنان حول مسألة اهتمام الحكم المستنصر بالحركة العلمية في عهده، فقد وف لها جميع الوسائل التي تجعل منها حقيقة مجسدة على أرض الواقع، ومن أهم هذه الوسائل:

#### هه تشجيع العلماء على البحث والتأليف:

أحاط الحكم المستنصر نفسه بأولي النباهة من العلماء والأدباء، الذين احتشدوا في بلاطه، تحت تصر فهم كل مستلزمات التأليف، فبرزت على ضوء ذلك

1965

.410

<sup>(.) 2 115.</sup> 2- الحميدي ، جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس، تحقيق: صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، ط1 1425هـ- 2004 105/

<sup>4 -</sup> ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف- القاهرة، ط3 1955 4 - ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، تحقيق: شوقي ضيف، دار المعارف- القاهرة، ط3 1955 1

<sup>5 -</sup> صلاح الدين خليل بن أيبك بالوفيات، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء - بيروت، 1420هـ- 2000 2 151-151.

<sup>6 -</sup> أبو عبد الله، الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، تحقيق

صنف منها رائد.

#### - أحيانا- يقترح على المؤلفين ا

أبي بكر الزبيدي أ، الذي ألف كتابه " النحويين واللغويين " بتوصية من ليفة الحكم المستنصر  $^2$  كما اختصر كتاب " العين " للفراهيدي  $^3$  ق الترتيب والتصنيف اللذين حدّ هما  $^4$  و ألف أبو يعيش بن سعيد " مسند حديث " بأمر من الحكم  $^3$  ذكر ابن الفرضي محمد بن الحارث الخشني " بأمر من الحكم  $^3$  ذكر ابن الفرضي محمد بن الحارث الخشني ( 971هـ/971 ) ألف كتبا كثيرة للحكم  $^3$ : " لغني أنّه ألف له مائة ديوان  $^3$  ولايته يحفز أبا على القالي على التأليف بواسع

العطاء ويشرح صدره بالإفراط في الإكرام. 7

وما من شك أن التحفيزات المادية كانت عطاءً جزيلا تنافس حوله العلماء، وساعدهم على ذلك اتساع دائرة الحرية الفكرية، التي وفرها لهم الحكم المستنصر، فانطلقت حركة التأليف لتشمل كل مناحى الحياة.

أ- الزبيدي أبو بكر محمد بن الحسن النحوي الأندلسي الإشبيلي ( 989هـ/989). الحميدي، المصدر نفسه،
 55-52/ المصدر نفسه، 57/ ، يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، تحقيق: مفيد محمد قمحية، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1403هـ- 1983م، ج2 ص 80-81/ الفيروز آبادي، البلغا في تراجم أئمة النحو واللغة، تحقيق: محمد المصري، جمعية إحياء التراث الإسلامي- الكويت، ط1 1407هـ،
 195-194.

بويكا، المصادر التاريخية العربية في الأندلس، تعريب: نايف أبو كر شورات دار علاء الدين، دمشق،
 1999 1

د - الخليل بن أحمد الأزدي الفراهيدي أبو عبد الرحمن البصري النحوي (100- 170 أو 175هـ/718- 786 / 791 أو 775هـ/430 / 791 أو 795 الفيروز أبادي، المصدر نفسه، ج7 الحكمال تحقيق:
 الفيروز آبادي، نفسه، ص99/ المزي يـ

بيروت 1 1400- 8 1980 مصفى الدين أحمد بن خلاصة تذهيب تهذيب الكمال في أسماء الرجال تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة

كرفت مديب لهديب المصان في المصاد الرجال تحقيق عبد المصا الإسلامية- - بيروت 5 1416 هـ، 106.

 <sup>4 -</sup> ابن حيان القرطبي، المقتبس في أخبار بلد الأندلس، تحقيق: صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا-بيروت، ط1 1426هـ- 2006

<sup>5 -</sup> يعيش بن سعيد بن محمد بن عبد الله الوراق ( 394هـ/1003م)، وهو من أهل قرطبة ويعرف بابن الحجّام. 447 الضبي، نفسه، ص449/ الذهبي شمس الدين،

تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي- بيروت، ط1، 1407هـ- 1987 ... 398

<sup>.384-383</sup> 

أبو على القالي البغدادي اللغوي صاحب الأمالي والنوادر (280-356هـ/893-966)، الزبيدي أبو بكر، طبقات النحويين واللغويين، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف- القاهرة، ط2 1984، ترجمة رقم:
 111 185-185 نفسه، 67/ الصفدي، المصدر نفسه 9 11/ المقرّي، المصدر نفسه 3 7-7.

#### وها الامتيازات التي حظى بها العلماء عند الحكم المستنصر:

ت المعرفة بعلوم الشريعة والشهرة في عالم الأدب الطريق الأنسب لمناصب الإدارية امية والكتابة والقضاء والمظالم والإمامة وغيرها من بلاط الأمويين، وكسب رضاهم وثقتهم، ومن ثمّ الحصول على درجة السبق التي تمنحهم الحظوة عندهم، المناصب الإدارية والقضائية، محتكرة في أغلب الأحيان

كفاءات العلمية والأدبية "2، وتسابق أهل الأندلس إلى طلب العلم لذاته، ا

تحدوهم لاستفادة من الامتيازات المادية التي تمكنهم من الظفر بمرتبات لا تنقطع، فضلا عن الامتيازات المعنوية، التي تجعلهم من أصحاب الوجاهة عند أولي ثيرة، ويكفي أن نشير إلى الحظوة التي لقيها حوي أبو بكر الزبيدي عند الحكم المستنصر، حينما أمره بالتزام مدينة الزهراء لتأديب ولده هشام المؤيد في العربية وأجرى عليه الأرزاق الواسعة.3

ولقد أعطى هذا السّخاء من الخليفة دفعا قويّا للحركة العلمية، الحماس وتشجيع الطاقات على الجودة والإبداع والتفنّن فيما أنشدته من شعر هذه في شتى "4".

### وهي توفير وسائل الثقافة والعلم في بلده:

أل الكتب: أخذ الحكم المستنصر على عاتقه مهمة العناية بالكتب وجمعها من كل باعتبارها أهم وسيلة لتثقيف مجتمعه، وغايته في ذلك تقريب الكتاب من العلم، وتسهيل عملية الوصول إليه وبلغ اجتهاده في حيازة الكتب حدّا لا مجال فيه للمقارنة مع ملوك زمانه، ومن ذلك أنّه بعث إلى أبي الفرج الإصبهاني ألف دينار، ليبعث إليه نسخة من كتاب الأغانى، فأرسلها إليه قبل أن تراها الأعين في بغداد<sup>5</sup>

Bartolomé Bennassar, Histoire des Espagnols, VIe-XVIIe siècle, Armand colin, Paris, Tome1, p111-112.

<sup>112.</sup> <sup>2</sup> - بوباية عبد القادر، 2

<sup>3 -</sup> ابن حيان القرطبي، نفسه 101-102.

 <sup>4 -</sup> زيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، دار الآفاق العربية- القاهرة ( . ) 156.
 أحمد مختار العبادي، في التاريخ العباسي والأندلسي، دار النهضة - المقرى، المصدر نفسه 1 386/ أحمد مختار العبادي، في التاريخ العباسي والأندلسي، دار النهضة -

و أثمرت هذه الجهود بورود عدد هائل من الكتب إلى قرطبة، حتى تبها بيوت عنها خزائنه، وهو ما يؤكده صاعد الأندلسي بقوله:

وجمع منها في بقية أيّام أبيه، ق ملكه من بعده ما كاد يضاهي ما جمعته ملوك بني العباس في الأزمان الطويلة، وتهيّأ له ذلك لفرط محبّته للعلم وبعد همّته في نفسه إلى التشبّه بأهل الحكمة من الملوك، فكثر تحرّا

في زمانه مذاهبهم ".1

خامة ما جمعه الحكم من . وإشارة إلى إقبال أهل الأندلس على قراءة مختلف العلوم والمذاهب، بما فيها تلك التي كانت في حكم المحظور قبل عهده.

ب/- المكتبات: ه السّابق، لا يعطينا على وجه التحديد، كمّية

الكتب التي جمعها الحكم المستنصر، فإن حزم يروي لنا ما أخبره به الفتى " تليد "، الذي كان على خزانة العلوم، بقصر بني مروان بالأندلس، قائلا: " الفهارس التي كانت فيها تسمية الكتب أربع وأربعون فهرسة في كل فهرسة ورقة ليس فيها إلا واوين فقط ".2

ويتضح من خلال ال الدكم قد حقق ما أراد بإنشاء مشروع يضاهي بها خزانة العبّاسيين ببغداد والفاطميين بالقاهرة، حتى "

المشهورة "3 فأضحت مكتبته هذه مثلا بارزا

على الازدهار العلمي والنشاط الفكري، وفي هذا السّياق يذكر المقرّ " المعامي والنشاط الفكري، وفي هذا السّياق يذكر المقرّ الكتب مالا يحدّ ولا يوصف كثرة ونفاسة، حتى قيل

إنها كانت أربعمائة ألف مجلد، وأنّهم لما نقلوها أقاموا ستة أشهر في نقلها ".4

ما هناك من يشكّ هذا ه

ة التي استغرقتها عملية نقل الكتب لوضعها في خزانة الخليفة يتأكم صدق ما ذهبت إليه هذه الرّواية بغض النظر عن الرّقم في حدّ ذاته.

.100

<sup>- 100</sup> ، صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تحقيق: عبد القادر زكار، دار

<sup>- 1 1981 1 -</sup>نفسه 1 395.

وتجدر الإشارة إلى ظاهرة انتشار المكتبات في الأندلس، ذلك أنها كانت تمثل عندهم مظاهر الوجاهة هه، وللمقر طريف في هذا الإطار، يقول فيه "وأهلها أشد اس اعتناء بخزائن الكتب، صار ذلك عندهم من آلات التعبي ياسة، حتى أن الرئيس منهم الذي لا تكون عنده معرفة، يحتفل في أن تكون في بيته خزانة كتب وينتخب فيها ليس إلاً لأن يقال فلان عنده خزانة كتب، والكتاب الفلاني ليس حد غيره، والكتاب الذي هو بخطفلان له وظفر به "1

وهكذا انتشرت المكتبات العامّ قي القصور والبيوت، حيث أظهر الما ومحكومين، رجالا ونساء، ولعا شديدا بجمع الكتب<sup>2</sup> ولم يكن ها حال قرطبة وحدها من دون مدن الأندلس الأخرى جميعها عنرناطة وإشبيلية وطليطلة وغيرها - كانت تشهد نفس التطوّا قرطبة تبقى الرّا

ها كانت مقر " يضاف إلى ذلك حجم سكّانها الذي فاق

أوربا، حيث كا "يسكنها نصف مليون من السكّ وسبعمئة مسجد، وثلاثمئة حمّام عمومي، وسبعين مكتبة عامّة، وعدد كبير من دكاكين الوراقين ".3

ج/- صناعة الورق والورّاقين: كان لظهور هذه الصناعة بالغ الأثر على عملية انتشار الكتب والمكتبات في الأندلس، حيث تميّر "مدينة شاطبة الناعة الم

يحمل منها إلى سائر بلاد الأندلس "4، الأمر الذي أدّى إلى بروز طائفة من أمهر الخطّاطين، كانت تسهر على النسخ والتجليد، وقد خصّص لهم الحكم المستنصر جناحا كبيرا ليقوموا بأداء عملهم فيه 5 ظفر البغدادي من

اقين، الذين اشتهروا بالضَّ هو

6

أ - نفسه، 1 463-462.
 أ - طه عبد المقصود عبد الحميد أبو عبيّة، الحضارة الإسلامية - راسة في تاريخ العلوم الإسلامية، العلمية - بيروت 1 1424هـ - 2004 2 946.

 <sup>4 -</sup> ياقوت الحموي، معجم البلدان، تقديم حمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي-التاريخ العربي، بيروت، (.) 3 115.

<sup>.188 4</sup> 

Anwar G.Chegne, Historia de Espana Musulmana, Segunda /278 1 - <sup>6</sup> Edicion, Ediciones Catedra, S.A, 1980, Madrid, pag. 108.

د/- إقامة مكاتب العلم لأبناء الفقراء والمساكين مجّانا: قال ابن عذاري في هذا " ومن مستحسنات أفعاله – أي الحكم المستنصر - اتخاذه المؤدّبين يعل

أولاد الضّعفاء والمساكين القرآن حول المسجد الجامع، وبكلّ ربض من أرباض قرطبة، وأجرى عليهم المرتبات، وعهد إليهم في الاجتهاد والنّصح ابتغاء وجه الله العظيم، وعدد هذه المكاتب سبعة وعشرون مكتبا، منها حوالي المسجد الجامع ثلاثة، وباقيها في كلّ ربض من أرباض المدينة ".1

حرص الحكم المستنصر على نشر وإشاعة المعرفة وتعميم التعليم بقرطبة ودعمه لكي يتسنى للجميع أن ينال هذا جعل من قرطبة أعظم معاهد التعليم في زمانه". 2

#### 2.1. انتشار مراكز التعليم:

دت مراكز التعليم في وكان على رأسها

دورا مزدوجا تمثل في ممارسة الشعائر التعبّدية، إلى جانب دورها في نشر العلم مراكز تعليمية أخرى كالبيوت والس

: كان المسجد يؤدي رسالة في تعليم النّ

في حياتهم الدّينية والدّنيوية، ولمّا اتسعت بيضة الإسلام مشرقا ومغربا، أهميّته، باتساع دائرة العلوم التي أصبح يقدّمها لطلاب العلم.

وفي هذا الإطار قامت مساجد الأندلس بدور رائد، فكانت بحق جوامع س فيها علوم الرّواية (العلوم النقلية)، فضلا عن علوم الدّراية (العقلية) وكان الطلاً يقرأ جميع العلوم في المساجد بأجرة "3، ويشير المقرّ بإسهاب إلى جامع قرطبة وجامع مدينة الزّهراء4، فجامع قرطبة تحوّل إلى قبلة لذين كانوا يتوافدون عليه في عهد الحكم المستنصر، من شدّ

<sup>1 - 2 (240</sup> عصر الحياة العلمية في عصر 1 (240 - 1090) مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية - 1 (1090 - 1090) مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية - 109 (1090 - 1090) الرياض، ط1 1414هـ - 1993

ول ديورانت، ملخص قصة الحضارة، إعداد سهيل محمد ديب، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت، ط1 1423هـ- 2002 2 288.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المقري، المصدر نفسه، 1 220.

<sup>4 -</sup> نفسه، ج1 558-558/ " فرحة الأنفس في تاريخ الأندلس" عبد البديع، مجلة معهد المخطوطات العربية - القاهرة، م1 2، ربيع الأول 1375هـ - 1955

الأندلس والعالم الإسلامي والمسيحي على حدّ سواء، في جوّ اتسم بالتسامح والودّ من جانب المسلمين<sup>1</sup>، وفي جامع الزّهراء احتشدت أفواج الطلبة على الأديب اللغوي أبي على القالي، للأخذ عنه: حيث كان يعقد مجالسه العلمية في كلّ يوم ميس، وكان يكتب عنه أكثر من أربعمائة من طلاب العلم في وقت واحد.<sup>2</sup>

وإلى جانب هذين الجامعين امتازت غريمات قرطبة من المدن الأندلسية الأخرى بجوامعها، التي كانت تضم الأخرى بجوامعها، التي كانت تضم الأخرى بجوامعها، التي كانت تضم المنازات عربيا المنازات عربيا المنازات عربيا المنازات عربيا المنازات عربيا المنازات عربيا المنازات المنازات عربيا المنازات المنازات

وسرقسطة وطليطلة وغيرها من المدن، التي أنجبت على أرضها وتخرج من جوامعها علماء ساهموا في النهضة العلمية بالأندلس.

المجالس العلمية الخاصة: تجدر الإشارة إلى أنه وجدت بعض الحالات الاستثنائية تبين بوضوح تلقي العلم في البيوت والدّكاكين وحتى السّجون، وهي على قلتها من الأهمية بمكان، إذ يمكن اعتبارها مجالس علمية خاصة، تقوم بعمل تكميلي يورد لنا ابن بشكوال

خبرا عن أحمد بن محمد بن فرج الجياني ( 366هـ/976)، الذي سجنه الحكم المستنصر لكلام بلغه عنه، فلم يمنع ذلك طلبة العلم من الدخول إليه في سجنه، ليأخذوا عنه اللغة وغير ها.<sup>3</sup>

وإذا كانت هذه الحالة نا رة أو فريدة من نوعها، فإنها تدل على العلماء لعلمهم، كما تدل على وفاء الطلاب وتضامنهم مع شيوخهم فيما يصيبهم من

#### 3.1. الرحلات العلمية:

يبد مشوارهم العلمي في بلدهم، حا

حدًا معيّنا من العلم، وجدوا أنفسهم في حاجة ماسّة إلى الرّحلة لتحصيل ومعارف أعظم علماء المسلمين في المشرق، ونقل مؤلفاتهم إلى الأندلس ها بين أهلها، كثرت رحلات الأندلسيين إلى مراكز العلم (القيروان-

 $\frac{22-21}{1}$ 

<sup>1 -</sup> زكريا هاشم زكريا، فضل الحضارة الإسلامية العربية على العالم، راجعه وقدم له وأشرف على إخراجه: محمد أحمد محمد المهدى، دار نهضة مصر للطباعة والنش - القاهرة، ( . ) 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سعد عبد الله صالح البشري، الحياة العلمية في عصر الخلافة في الأندلس (316-422هـ/928-1030 ) معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي- 1417هـ-1997 140.

- - ليمن) "حتى كان الفرد منهم يُ ف بين بني قومه، حين يروي عن شيوخ هذه البلدان "1

والوقار، وينال به حظي الدّنيا والأخرة أن يتغرّب، ومن ثمّ "

الحجاز لأداء الفريضة وطلب العلم على مذهب مالك الأندلس"2

كما وجدت بعض الرّحلات التي جمعت بين التّجارة والسّياحة وطلب العلم، وقد وصف المقدسي هذا الصرّنف الأخير بقوله: "يحبّون العلم وأهله، ويكثرون التّ

3 11

ي في كتابه تراجم كثيرة للعديد من مسلمي الأندلس، الذين ا بالمشرق مؤقتا، من أجل التزود بالعلم، حتى بلغ من إقبال هؤلاء على ذلك جل يعاب عليه إن لم يكن من أهل الر"

- حلات الأندلسية نحو المشرق: من بين أهم الشخصيات التي يمّمت باتجاه المشرق الإسلامي خلال هذه الفترة من عهد الخلافة، نذكر على سبيل المثال لا الحصر العيّنات التالية:

\* محمد بن يحي بن عبد السلام الأزدي القرطبي، المعروف بالرّ؛ ( 358هـ/968 ) قمن ابن الأعرابي الكوفي، وبمصر من أبي جعفر حاس وغيره، وعاد إلى قرطبة حاملا معه كتاب سيبويه، فاجتمع الناس إليه عليه كلّ . 5

\* رحلة الأخوين أحمد وعمر ابني يونس بن أحمد الحرّاني يونس عمر المحرّاني يونس عمر الحكم 340 ما 340 ما الحكم الحكم المستنصر لنفسه، وقد عرفا بمهارتهما في تحضير الأدوية والعلا

العين 6

- تاريخ الأدب الأندلسي عصر سيادة قرطبة، دار الثقافة- بيروت، ط6 1981 38-38.

<sup>.250</sup> 

المقدسي، أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ( )، تحقيق: غازي طليمات، وزارة الثقافة -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^3$  -  $^$ 

<sup>4 -</sup> د العزيز عتيق، نفس المرجع، ص153.

<sup>· - 5</sup> الزبيدي، نفس المصدر، ص310-314. - 5 - 348 - 948/

<sup>6 -</sup> أبو داوود سليمان بن حسّان الأندلسي، طبقات الأطباء والحكماء، تحقيق فؤاد سيد، مطبعة دار الكتب والوثائق القومية بالقاهرة، 112هـ - 2005 عليمان بن حسّان الكتب والوثائق القومية بالقاهرة، 112هـ - 2005

\* رحلة محمد بن عبدون الجبلي دخل البصرة ، 347هـ/958 وأتى مدينة الفسطاط بمصر ودبر مارستانها، وقام على شؤونه، ثم رجع

970هـ/970م، وأصبح من خواص أطباء الحكم المستنصر ثمّ ابنه هشام المؤيد. 1

/- رحلات المشارقة إلى الأندلس: تتلخص أهمّ المشرقية نحو العدوة الأندلسية، خلال الفترة الممتدّة من عهد الحكم المستنصر إلى قبيل عهد الحجابة العامرية بقليل فيما يلى:

\* رحلة أبي الحسن علي بن محمد الأنطاكي كان عالما بالقراءات بع، رأسا فيها، وقد 352هـ/963 ، بطلب من الحكم

فنزل من الخليفة ومن الناس المنزلة الرفيعة. 2

\* رحلة عبيد الله بن عمر بن أحمد بن محمد بن جعفر القيسي الشافعي القاسم البغدادي الذي قدم إلى قرطبة سنة 347هـ/958م، وبقي فيها يدرس الفقه ة سنة، حتى وفاته بها سنة 360هـ/970م، وكان الحكم المستنصر يكرم وفادته ويوسع له، يتألفه بالعطاء ويجله ويعظمه كثيرا. 3

ومجمل القول ممّا تقدّ هضة العلمية التي عرفتها الأندلس في هذه الحقبة، كان وراءها عدة عوامل، أهمّها:

- تشجيع الحكم المستنصر كة العلمية بتوفير كل وتحفيزه للعلماء ماديًا ومعنوي بغية تطوير البحث في ميدان العلم والمعرفة.

- حلات العلمية إلى المشرق ( - - ...)، وما نتج عنها من تحويل لأمّهات الكتب والمصادر المشرقية نحو الأندلس.

ة والخاصة في القصور والبيوت، وما كان لها من أثر

<sup>1 -</sup> ابن جلجل، المصدر نفسه، ص115/ صاعد، المصدر نفسه، ص103/ ابن أبي أصيبعة موفق الدين أبي ، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ضبطه وصدّحه ووضع فهارسه: محمد باسل عيون السّود، دار الكتب العلمية - بيروت، ط1 1419هـ - 1988 محمد على عيون السّود، دار الكتب

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن الغرضي، نفسه، 209- 210/ ابن عساكر الدمشقي أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي، تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلّ بها من الأفاضل، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن الشافعي، تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلّ بها من الأفاضل، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن الشافعي، تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلّ بها من الأفاضل، تحقيق: محب الدين أبي سعيد عمر بن

- انتشار مراكز التعليم في المساجد والمجالس العلمية الخاصة . والجدير بالذكر أن الحركة العلمية في عهد الحكم المستنصر

الشمولية، حيث مست الم قالعلمية كل الوان المعرفة، وكان الدافع إلى ذلك شيوع ية الفكر التي التزم بصيانتها الخليفة وكلا بها العلماء على تنوع مشاربهم العلمية واختلاف مذاهبهم الدينية، فنتج عن ذلك إنتاج فكري غزير، لم يسبق للأندلس أن شهدته من قبل، حتى أصبح ما كان محظورا بالأمس القريب، مسموحا به ومباحا، راسات الفلسفية والطبيعية.

والحقيقة التي لا يختلف حولها اثنان، أنّ الثقافة في الأندلس انتشرت، وعمّت ظاهرة التعليم والتعلم، خلال هذه الحقبة امسّت كل الشرائح الاجتماعية، ا

وإذا كانت الثقافة الأندلسية مشرقية الجذور، فإنها ما فتئت تبرز ذاتيتها وتحقق لنفسها الط شيئا فشيئا حيث القومية الأندلسية تظهر

علماء الأندلس، الذين جعلوا إنتاجهم مرتبطا بأرضهم ومحيطهم، وما كانت تفرضه عليهم الشخصية الأندلسية، فكتبوا عن تراث وتاريخ بلدهم، وترجموا لأعلامه خين وغيرهم.

# 2. مظاهر الحركة العلمية بالأنداس خلال عهد الحكم المستنصر: (350-366هـ/961-976)

الحرّية الفكرية التي تمتّع بها العلم في الأندلس، فضلا عن يزات التي تلقاها هؤلاء أثناء هذا العهد إلى توفير المناخ الملائم الذي ساعد على استقطاب العلماء من داخل الأندلس وسائر مراكز الثقافة في البلاد الإسلامية، ساهم إحداث نقلة نوعية في الحركة الفكرية بالأندلس، جادت به قرائحهم في التأليف كل ميادين

في ميدان اللغة وعلومها، برزت مؤلفات أبي على القالي، وأبي بكر الزبيدي على وجه الخصوص، وفي التاريخ برزت مؤلفات آل الر

حيّان القرطبي الفضل الكبير في حفظ الكثير منها في نقولاته بكتابه "

ألف أبو بكر بن القوطية كتابه "تاريخ افتتاح الأندلس"، وعريب بن سعيد كتابه "صلة تاريخ الطبري". 3

ومن أشهر ما ألف في التراجم: "تاريخ قضاة قرطبة "لمحمد بن حارث الخشني، وفي الفقه ومذاهبه كان أكثره ما ألف حول المذهب المالكي لرسوخه في الأندلس، ومن أشهر مؤلفات المالكية خلال عهد الخلافة كتاب "الطبقات فيمن روى وأتباعه من أهل الأمصار" لعبد الله بن أبي دليم.

ولم يمنع انتشار المذهب المالكي في الأندلس من إتباع مذاهب أخرى كالمذهب الشافعي، وكان على رأس من عرفوا به حينئذ: عثمان بن سعيد الكناني المعروف <sup>5</sup>، وأحمد بن عبد الوهاب بن يونس، الذي كان يميل إلى المذهب الشافعي وينسب إلى مذهب الاعتزال، وكان من المتردّدين على الحكم المستنصر<sup>6</sup>، ولم يكن منذر بن سعيد البلوطي<sup>7</sup> يخف ميله إلى المذهب الظاهري، وف

مبادئ ابن مسرة 8 وآراءه، بعد أن حوربت في عهد عبد الرحمن الناصر، وأصبح للمدرسة المسرية الكثير من الأتباع منهم طريف الروطي و أبان بن عثمان 9

ياضيات جلس أبو بكر بن أبي عيسى للتعليم أيام الحكم ، وكان متقدما في الهندسة والعدد والنجوم 10 وفي الطب نبغ عريب بن سعيد صاحب كتاب " خلق الجنين

أ - أولهم: محمد بن موسى الرازي (ت273هـ/886م)، ثم ابنه: أبو بكر أحمد بن محمد الرازي (379هـ/886م)، ثم ابنه: أبو بكر أحمد بن محمد الرازي (379هـ/989م). أنخل جنثالث بالنثيا، تاريخ الفكر الأندلسي، نقله عن الإسبانية: حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية- القاهرة، 1955 198-198/. بويكا، 64-62 104-101 138-136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> . بویکا، نفسه، ص137.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - بالنثيا، نفسه، ص206.

<sup>4 - .</sup> بويكا، نفسه، ص170 مته في حينها ضمن أعلام البربر.

نفسه 242-243. - <sup>5</sup>

<sup>6</sup> **ـ** نفسه، ص49.

<sup>.</sup> ستأتى ترجمته لاحقا ضمن أعلام البربر $^{7}$ 

<sup>8 -</sup> أبو عبد الله بن مسرّة (269-319هـ/883-931 )، متصوف، متفلسف أندلسي، من دعاة الإسماعيلية. خير الدين الأعلام، دار العلم للملابين- بيروت، ط15، مايو 2002 6 223.

<sup>9 -</sup> ابن الفرضي، نفسه، ص28/ أحمد هيكل، الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، دار المعارف-القاهرة، ط12 1997 191.

وتدبير الحبالى والمولود "1، وأبو عبد الله محمد بن تمليخ التميمي ( 161هـ/971 )، الذي له في الطب تأليف حسن الأشكال.<sup>2</sup>

## 3. الإسهام الفكري العلمية بالأندلس عهد الحكم المستنصر:

تميّز هذا العهد بإ ال الأندلسيي - بمختلف انتماءاتهم المذهبية والعرقي -

ممّا أدّى إلى بروز إنتاج فكري، شمل مختلف الميادين العلمية

والثقافية، وكان لـ نصيب محترم

#### 1.3. العلوم الدينية:

)- لفقه: برز في هذا المجال عدد V بأس به من العلماء خلال هذه الفترة، نذكر منهم على سبيل المثال: أبو الحكم منذر بن سعيد البلوطي الكزني ( 355هـ/965)

كان إماما فقيها ذا دين متين 4 أبو محمد عبد الله بن محمد بن عبد الله بن أبي دليم القرطبي ( 351هـ/962) له آليف مشهورة منه "كتاب الطبقات فيمن روى عن مالك وأتباعه من أهل الأمصار "5 هذا إلى جانب أبي محمد عبد الله بن عيسى بن زمنين النفزي المري ( 359هـ/969)، الذي عدّ من الفقهاء وأهل عيسى بن عبد الله بن يحيي بن كثير بن وسلاس المصمودي 6، ويحي بن عبد الله بن يحي بن يحي بن كثير بن وسلاس المصمودي ( 977هـ/97) "لم يشهد بقرطبة مجلسا أكثر بشرا من مجلسه في الموطأ" كما كان لأخت منذر بن سعيد ( 4هـ) شأن كبير، حيث "قصدتها

.910

<sup>· -</sup> بالنثيا، المرجع نفسه، ص 207/ طه

 $<sup>^{2}</sup>$  - صاعد، نفسه، ص $^{2}$  ابن أبى أصيبعة، نفس المصدر، ص $^{2}$  .

أ - ابن الفرضي، المصدر نفسه، ص404-405/ الذهبي شمس الدين، العبر في خبر من عبر، تحقيق: الدين المنجد، مطبعة حكومة الكويت، ط2، 408، ج2 ص308- 309/ اليافعي أبو محمد عبد أسعد، مرآة الجنان و عبرة اليقظان في معرفة حوادث الزمان، دار الكتاب الإسلامي القاهرة، 1413هـ- 1993 معرفة عبد المناب المنا

 <sup>4 -</sup> ابن الأثير الشيباني الكامل في التاريخ، تحقيق: عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط2
 1415هـ، 7 - 368-367.

<sup>5-</sup> عياض، ترتيب المدارك 2 108/ محمد مخلوف، شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، خرّج حواشيه وعلق عليه: عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية- بيروت، (.) 2 134.

أ - ابن فرحون المالكي، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق: مأمون بن محي الدين الجنّان،
 دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417هـ- 1996 366/ عياض، نفسه، 2 193.

أحب ن الفرضي، نفسه، ص442-442/ نفسه، ص434/ بن الخطيب لسان الدين، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق: يوسف على الطويل، دار الكتب العلمية- بير 1 1424هـ- 2004 4 320-320/ محمد مخلوف، المرجع نفسه، ج2 147.

عجائز ناحيتها صوالح نسائهم للذكر والتفقه في الدّين ودراسة سير العابدين في مسجد لها لصق بيتها بفحص البلوط ".1

)- اهم شخصد بربریة نوّهت بها کتب التراجم في هذا المجال خلال الفترة التي نحن الحدیث عنها منذر بن سعید البلوطي،
" کان حافظا لما قالت العلماء في تفسیر القرآن و أحکامه و وجوهه في حلاله وحرامه، کثیر التلاوة له، حاضر الشاهد بآیاته، له فیه کتب مفیدة، منها کتاب

"2" الأحكام وهو كتاب في غريب القرآن وتفسيره.  $^{3}$ 

)- علوم الحديث: من أهم الأسماء التي سجّلت حضورها بقوّة في هذا التخصص من علماء البربر خلال هذه الفترة: منذر بن سعيد البلوطي، الذي كان كثير التصانيف، ومن ذلك تأليفه في السّ $^4$ ، وسعيد بن ثابت بن قاسم العوفي السرقسطي البربري، الذي بعد عودته من الحج سنة 355هـ/965 حدّث بكتاب" "أبيه عن جدّه ألى جانب أبي إسحاق إبراهيم بن هارون بن خلف بن عبد الكريم بن سعيد المصمودي الأشوني ( $^{360}$   $^{360}$ ) ثقة فيما

.2.3

ا- : من أشهر البربر الذين نبغوا في ميدان النثر خلال هذا العهد: منذر بن سعيد البلوطي صاحب الخطبة الشهيرة، التي ألقاها بدون استعداد ولا روية بمناسبة احتفال الخليفة الناصر بقدوم رسل ملك الروم قسطنطين سذ 336هـ/947 مسحر بلاغته وسر براعته في ذم تقليد أهل الجهل قوله: " انعق بما شئت تجد

226 - الزبيدي أبو بكر، i عدر، أو 295- 296/ الفيروز بادي، نفس المصدر 226/

<sup>.245 4 -1</sup> 

المرجع نفسه، ج2 135. <sup>3</sup> محمد الغرناطي الكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، دار الكتاب العربي- بيروت، ط4

<sup>4 -</sup> ابن خاقان، مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس، تحقيق: محمد على شوابكة، مؤسسة الرسالة-بيروت، ط1 1983 (238 المروت) على المروت، ط1 1983 المروت، ط1

<sup>5 -</sup> ر نفسه 4 .110

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن الفرضي، نفسه، ص24/ ياقوت الحموي، تا حميني، الفرضي، نفسه، ص24/ ياقوت الحموي، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الهداية، (.) 35 من جواهر القاموس، دار الهداية، (.)

 <sup>7 - 240 : - 245/</sup> ياقوت الحموي معجم الأدباء أو إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق: الحسان عبّاس، الغرب الإسلامي- بيروت 1 1993 6 2717 - 2720/ المقري، نفسه، ج1 371-368.

أنصارا، ورُم أسفارا تجد حمارا يحمل ما وضعت من أسفار، مثله كمثل الحمار يحمل أسفارا له، وما درى إن كان ما فيها صوابا أو خطأ، إن سئلوا قالوا كذا روينا، كبير هم يصغر عند الحفل لآنه قلد أهل الجهل" كما كان عبيد الله بن عبد الله الزجالي وزيرا للحكم المستنصر سنة 361هـ/971 ، وهو من أسرة توارثت الكتابة لدى بني أمية في الأندلس، بيت بني الزجالي ، ويذكر أنّ أبا بكر يحي بن عبد عبد الله بن محمد المغيلي، كان يعد من جملة الأدباء البلغاء والكتاب الذين اشتهروا بجودة التاليف ، بينما تبوّا جعفر بن عثمان المصحفي ( 372هـ/982) مرموقة لدى الحكم المستنصر، الذي استوزره وأمضاه على كتابته الخاصة لتقدّمه في مرموقة لدى الحكم المستنصر، الذي استوزره وأمضاه على كتابته الخاصة لتقدّمه في طبقته بالبلاغة. 5

القد حفل هذا العهد بنخبة من الشعراء البربر المتقدّمين في النظم البديع، نذكر منهم: أبا بكر يحي بن عبد الله بن محمد المغيلي، الذي تميّز شعره بالبلاغة ولم يتخلف منذر بن سعيد في هذا الفنّ عن أهل زمانه، فقد جادت قريحته بنظم بليغ، يجعله في نفس الدّرجة مع كبار شعراء جميل ما تصدّى به ردّا على تعصّب أهل الأندلس للمذهب المالكي، معيبا عليهم ذلك بقوله: [من الطويل]

|   |     | يلأهَ | يري مِ يَ     |          |
|---|-----|-------|---------------|----------|
|   | ليه | لا بَ | <del>.</del>  | قالوا هَ |
|   | ģ å | ڗۣٙ   | ثلة           |          |
|   |     | يعً   |               |          |
| 6 |     |       | <del>\$</del> |          |

<sup>1 -</sup> يوسف بن عبد البر النمري، جامع بيان العلم وفضله، دار الكتب العلمية- بيروت، 1398هـ، 2 - 131

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن الفرضي، المصدر نفسه، ص441/ السيوطي، 2

<sup>6 -</sup> أيقاظ همم أولى الأبصار، دار المعرفة- بيروت، 1398هـ، ص82.

)- علوم اللغة: اهتم البربر بفروع اللغة كالنحو وفقه اللغة وعلم المعاني، إلا أنّ كتب التراجم عند تعرّضها لأهل التخصّص من البربر في اللغة العربية، متعتهم بإشارات بسيطة وعامّة لا تحدّد تخصّص كلّ منهم بدقة ومن بين

خلال هذه الفترة الشخصيات التالية: أبو محمد عبد الله بن محمد بن أبي دليم كان بصيرا بالإعراب أبو بكر عبد الله بن هرثمة بن ذكوان القرطبي ( 370 880 ) " لا أديبا، عالم " " بكر يحي بن عبد الله بن محمد المغيلي الذي كان بصيرا بالنحو وغريب  $^4$ ، إلى جانب أبي بكر إسماعيل بن بدر بن إسماعيل بن زياد، الذي كان أحد وجوه أهل قرطبة في العربية  $^5$ ، دون أن ننسى منذر بن سعيد، الذي نحويا لغويا إماما فيهما أ

فأنّ غالبية البربر تعرّب لسانهم فانصهر، في المجتمع الأندلسي، متخذين العربية لغتهم وطريقهم إلى سائر العلوم، التي كانت متداولة في عهدهم، بعضهم أعلم بلغة العرب ونافسوهم في ميادين اللغة والأدب نثرا

#### 3.3. العلوم العقلية وعلوم أخر:

رغم الانفتاح الذي عرفته الأندلس في عهد الحكم المستنصر، فإنّ الإقبال والاهتمام بالعلوم العقلية لم يحفّز إلا قلة من علماء الأندلس على اختلاف عناصر المجتمع بما فيهم البربر على الخوض في هذه العلوم ولم يبرز خلال هذه الفترة من عقلية، في حين برزت قلة منهم في العلوم الأخرى، وهم: منذر بن سعيد البلوطي، "كان بصيرا بالجدل، منحرفا إلى مذهب الكلام، لهجا

<sup>1 -</sup> أبو عبد الله محمد بن الكتاني الطبيب، كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس، تحقيق: - بيروت، ط2 1401هـ- 1981 28/ وقد ورد هذان البي : 1 259 وبينهما البيت

<sup>:</sup> وكُلْتُ أَرَى أَنِّي بِآخِهِ لِيْلَةٍ فَأَطْرُقَ حَتَّى خَلِثُهُ عَادَاُو ۗ لاً \ الله المورد نفسه، ص191/ عياض، 108.

<sup>3 -</sup> نفسه، ص195/ القاضي عياض، نفسه، ص253.

<sup>4 -</sup> ابن الفرضي، نفسه، ص441/ السيوطي، المصدر نفسه، 2 336.

<sup>.90 - &</sup>lt;sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - الفيروز <sup>6</sup>

كان ينحل في اعتقاده أشياء الله مجازيه بها ومحاسبه عنها"1

آراؤه المتعلقة بالجنّة والنار، حيث يذهب إلى أنّهما مخلوقتان، إلا أنّه كان يرى أنّ ليست التي كان فيها أدم عليه السّلام وامرأته، واحتجّ في ذلك بأدلة ساقها ابن

حزم في كتابه في الملل والأهواء والذِّ وردّ عليها 2

الملك بن منذر بن سعيد البلوطي متّهما بمذهب المعتزلة

هرثمة بن ذكوان كان حافظا للمشاهد والأيام.<sup>4</sup>

والملاحظة التي نخرج بها كخلاصة عن هذه الفترة هي سه باستثناء العلوم العقلية،

التي غاب عنها حضور البربر غيابا شبه ، ولئن كانت هذه المشاركة قليلة بمساهمة العنصر العربي، فإنها كانت نوعية متمثلة في بعض الشخصيات

تبرز بقوة وتحقق التفوق والرّيادة في مجال تخصّصها، كأبي عيسى يحي بن عبد الله الليثي، ومنذر بن سعيد البلوطي الذي يعتبر بحق عالما موسوعيا أشاد بعلمه أبناء بلده الأندلس فضلا عن المغاربة والم

ألفها شاهدة على شموخه فيما يستدل به من أرائه بشأن مختلف المسائل الموجودة في ثنايا كتب التراث الإسلامي كالتفسير والخطابة والشعر وما إلى ذلك.

 $<sup>\</sup>frac{1}{1}$  - ابن الفرضى، المصدر نفسه، ص

<sup>-</sup> ابن الفريعة المعدر عليه الفصل في الملل والأهواء والنحل، مكتبة السلام العالمية- مطبعة مصر، 1394هـ، 4 - 68 - 68.

<sup>3 -</sup> ابن حزم الأندلسي، طوق الحمامة في الألفة والألاف، تحقيق: عبد القادر محمد مايو، دار القلم العربي-

<sup>.91 424</sup> هـ- 1424

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - عياض، المصدر نفسه، ص 253.



يعتبر العهد العامري امتدادا طبيعيا للخلافة الأموية بالأندلس من الناحية الرسمية، ذلك أنّ أهل الأندلس بايعوا هشاما المؤيّد بالخلافة بعد وفاة أبيه الحكم المستنصر 1، فأصبح يمثل شرعية الخلافة، إلا أنّ الخليفة الجديد لم يكن بوسعه إدارة شؤون البلاد والعباد، بحكم حداثة سنّه²، فكان من الضروري أن تكلأه وصباية أمينة، تتصح له وتهيّئه لأسباب الحكم إلى أن يبلغ رشده.

وفي هذه الأثناء كان محمد بن أبي عامر من أبرز الشخصيات المؤهّلة للقيام بدور الوصيّ على الفتى هشام، حيث استطاع أن ينتقل من رجل عادي، يكتب العرائض على باب القصر، إلى شخصية مميّزة بالعمل داخل القصر، بطلب من السيّدة صبح أمّ هشام، التي خدمها فأحسن خدمتها، فزكّته لدى الخليفة، وإذ به يصبح من خواص الدّولة ووجوهه كما جعله وكيلا لولى العهد هشام.<sup>3</sup>

ولمّا علمت نصارى الشمال بوفاة الحكم، قرعت طبول الحرب على دار الخلافة، فنهض ابن أبي عامر بدفاع العدو صدر دولة هشام، وكان قيامه بالجهاد دون الجماعة سببا في توصدّله إلى تدبير الملك<sup>4</sup>، وتمكّن بما أوتي من حيلة وذكاء أن يطيح بكلّ خصومه من رجالات الدولة، الذين رأى فيهم منافسا له في الأمر<sup>5</sup>، وكان آخر هم غالب بن عبد الرحمن، الذي تخلص منه بقائد جيش الحضرة جعفر بن علي بن حمدون، ثم دبر مكيدة اغتال بها هذا الأخير وأعدم قاتله لكي لا ينكشف الأمر.<sup>6</sup>

فلمًا صفا له الجوّ بدا له أن يستبدّ بالأمر كله، فاستأثر بمنصب الحجابة، وتلقب بالمنصور سنة 371هـ/981م، ودعي له على المنابر استيفاء لرسوم الملوك، وأخذ الوزراء ووجوه بني أميّة بتقبيل يده 7، وعندها حجب الخليفة عن أعين الناس، وقوّى

<sup>1 -</sup> بويع يوم الاثنين 4 صفر، وخلع يوم الأربعاء لثلاث عشرة ليلة بقيت من جمادى الآخرة سنة 399 هـ- 1009 م. ابن عذاري، نفس المصدر، ج2 ص253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ولي وسنّه 9 سنين. المقري، نفس المصدر، ج1 ص396/ مجهول تاريخ الأندلس، تحقيق: عبد القادر بوباية، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1، 1428هـ- 2007م، ص216 وفيه " وسنّه يومنذ 10 و 8 أشهر " / وعند ابن عذاري، المصدر والصفحة نفسها: " وسنة 11 8 أشهر ".

ابن بسيّام الشنتريني، 4  $^{3}$  بن الخطيب، أعمال الأعلام، ص59.

<sup>.38 4 4 -4</sup> 

ليفي بروفنسال، تاريخ إسبانبا الإسلامية من الفتح إلى سقوط الخلافة القرطبية، ترجمه إلى العربية:
 ليفي بروفنسال، تاريخ إسبانبا الإسلامية من الفتح إلى سقوط الخلافة القرطبية، ترجمه إلى العربية:
 446 - 445 3 Espasa Calpe, S.A , Madrid, 1967

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن عذاري، نفسه، 2 وُ27/ خليلُ إبر اهُيمُ السامر ائي و آخرون، تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، - ابن عذاري، نفسه، 2 و 2004 أو 1.

<sup>.279 2 4 - 7</sup> 

نفوذه بجنود البربر لا سيما من صنهاجة، التي كانت تمثل القوّة الضّاربة للمنصور 1 فأصبح الآمر النّاهي في الأندلس لعهد بعهد الحجابة.

وخلف عليها ابنه عبد الملك المظفر من سنة 392هـ/1002م إلى سنة 399هـ/1002م، ثمّ أخوه عبد الرحمن شنجول، الذي عمل بعده بضعة أشهر، حتى قتل في رجب من نفس السنة، وبوفاته دخلت الأندلس في فتنة أذهبت ريحها وشتتت وحدتها ومزقتها كلّ ممزق إلى طرائق أشبه بالفسيفساء، تولى حكمها أمراء ضعاف جعلوا بأسهم بينهم، أمّا الخلافة فظلت تترنّح في حالة من الضعف الشديد إلى سقوطها نهائيا سنة 422هـ/1031.

# 1. العوامل المساعدة على استمرار الحركة الفكرية بالأندلس خلال العهد العامري:

## 1.1. تشجيع المنصور بن أبي عامر للحركة العلمية:

لئن كان المنصور بن أبي عامر سياسيا محنكا وقائدا مظفرا، فإنه إلى جانب هذا وذاك كان عالما محبّا للعلماء، يكثر مجالستهم ويناظرهم، وقد أكثر العلماء ذكر مناقبه، وصنفوا لها تصانيف كثيرة<sup>2</sup>، ذلك أنّ الرجل نشأ في صباه نشأة علمية بقرطبة، فدرس الحديث وقرأ الأدب والنحو، على أيدي كبار شيوخ المسجد الجامع، ي بكر بن معاوية القرشي وأبي على القالى البغدادي، وأبي بكر بن القوطية.<sup>3</sup>

وكان لتكوينه العلمي ونشأته الثقافية بالغ الأثر على موقفه من الحركة العلمية في عهده، باعتباره أحد رواد الحركة الفكرية حينئذ، ومن ثمّ شجّع العلم العلماء وأحبّ مجالستهم، وحرص على صحبة طائفة من الكتاب

حله وترحاله 4، ويذكر "ريبيرا" أنّ المنصور كان يصحب في بعض غزواته أربعون شاعرا من كلّ طبقة ليقولوا الشعر في تلك الوقائع 5، فرغم انشغاله بالجهاد والغزو، كان للمنصور مجلس أسبوعي يجتمع فيه كبار علماء عصره،

<sup>.238 6 -</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الأثير، نفس المصدر، 8 25.

<sup>3-</sup> نفسه، 2 727/ محمد سهيل طقوش، تاريخ المسلمين في الأندلس، دار النفائس-بيروت، ط1 1426هـ/2005

<sup>4- -</sup> الخلافة الأموية والدولة العصر الأوّل، القسم الثاني، - الخلافة الأموية والدولة العامرية، العصر الأوّل، القسم الثاني،

 $<sup>^{5}</sup>$  - بالنثيا، نفس المرجع، ص65.

مقيما بقرطبة<sup>1</sup>، فيأنس بما يسمع ويناظر فيه، وتطرب نفسه للشعر الجيّد، وكثيرا ما تجود قريحته بنظم حسن يطارح به جلساءه، ومن ذلك مثلا قوله : [ الطويل ]

لي ايا بالذُي يبهِ ى يَ بسيْ الْهَ أمي ؤمني لهُ شه يَ أمي ؤمني لهُ شه يَ

وإلى جانب ما أثر عن المنصور من شعر حسن، كان له نثر من النوع الرّاقي، لك وصيّته الحكيمة لابنه عبد الملك المظفر لمّا حضره الموت، وقد كانت هذه الوصيّة بمثابة رؤية مستقبلية، وخطة عملية لما يجب أن تكون عليه الدولة من بعده، وما يجب أن يتصرّف به ابنه كحاكم أمام جميع الظروف والمستجدات والطوارئ، وممّا جاء في هذه الوصيّة، فيما أورده لنا ابن حيّ :

" يا بني، لست تجد أنصح لك ، ولا أشفق عليك مني، فلا تعدين وصيتي، فقد جردت لك رأي ورويتي، على حين اجتماع من ذهني، فاجعلها مثالا بين عينيك". 3

وبعد أن وجّه إليه سلسلة من النصائح في كيفية تسيير الدولة من بعده، في أمور شتى كالإنفاق والرعية وصاحب القصر، أوصاه بأخيه عبد الرحمن وحذره من بني مروان قائلا له: " فإن انقادت لك الأمور بالحضرة، فهذا وجه العمل، وسبيل السّيرة، وإن اعتاضت عليك، فلا تلقين بيدك إلقاء الأمة، ولا تبطر بك وأصحابك

<sup>1 -</sup> الحميدي، نفس المصدر 84/ اكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، شرح

<sup>:</sup> صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، ط1 1424هـ- 2006 - 1 275- 276/ مجهول تاريخ الأندلس، ص219.

<sup>3- 4</sup> بن الخطيب، المصدر نفسه 81.

السلامة فتنسوا ما لكم في نفوس بني أميّة وشيعتهم بقرطبة.... يَاكُ أَن تضع يدك في يد مرواني ما طاوعتك بنانك، فإنّى أعرف ذنبي إليهم". 1

قد احتشد في بلاطه نوابغ العلماء وجهابذة الأدباء، فكان يكتنفهم برعايته وحظوته ويشملهم بشدة سخائه وكرمه، ياعيان دولته منهم بعضهم

### 2.1. مظاهر الحركة الفكرية في عهد المنصور:

أل- الأداب وعلوم اللغة: لم تختلف هذه الفترة عن سابقتها في ميدان الشعر، حيث ظلت اتجاهات العر وأغراضه على ما كانت عليه، باستثناء بعض الأغراض كانت أوفر حظا وأشد نشاطا، نتيجة للظروف السياسية والاجتماعية الخاصة تميزت بها الحياة الأندلسية حينئذ<sup>2</sup>، وتبقى المفارقة الوحيدة بين الفترتين، تتمثل في تأثر الشعر في عهد الحكم المستنصر بالنهضة العلمية، التي أطلقت العنان لحرية العقل، حتى بدأت تظهر بواكير الشعر الفلسفي، في حين اختفت هذه الظاهرة تماما في فترة الحجابة، التي حاربت كل ما يمت

أمّا فيما يتعلّق بالنثر، فإن قترة الحجابة تميّزت ببروز النثر الخالص قطع وصفية، وبعض الرسائل والوصايا، وكان أسلوب النثر على الطريقة الجاحظية<sup>3</sup>، التي كانت سائدة من قبل، وهي طريقة تميل إلى الجمل القصيرة، السّجع بين الحين، وخدمة المعنى بعدّة أساليب، فيما يوهم التكرار وليس تكرارا، وإجادة استخدام حروف الجر والظروف بعامة.<sup>4</sup>

 $^{4}$ - أحمد هيكل، نفسه، ص $^{205}$ .

 <sup>1-</sup> نفسه، 4 47-48/ ابن الخطيب، المصدر نفسه ، ص81- 82/
 التاريخ الأندلسي من خلال النصوص، شركة النشر والتوزيع المدارس- الدار البيضاء، ط1 1412هـ- 1991
 48-47

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- أحمد هيكل، نفس المرجع، ص.274

<sup>3-</sup> تنسب الأبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ (163- 255هـ/780- 869)، كبير أئمة الأدب ورئيس الفرقة الجاحظية من المعتزلة، له تصانيف كثيرة، منها: كتاب الحيوان، والبيان والتبيين، وسحر البيان. ابن خلكان العباس شمس الدين وفيات الأعيان و نباء أبناء الزمان، تحقيق:

<sup>3 470-470/</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، 11 526-530/ ابن الأبار، إعتاب الكتّاب، تحقيق: الأشتر، المطبعة الهاشمية- 1 1380هـ- 1961 156-551/ 5

كما أنّ طريقة ابن العميد<sup>1</sup> وصلت الأندلس خلال فترة الخلافة ا تتضح في فترة الحجابة، بعد أن صار أدباء الأندلس يتمثلونها، وقد

وأمعنت فيه، وسيطرت عليها أنواع البديع، حتى أصبحت كتابتها كقطعة من الفن المعماري المملوءة بالتزاويق<sup>2</sup> دعمت هذه الطريقة النثر بإيراد بعض الأمثال والاقتباس من القرآن الكريم والشعر القديم.

وفي هذه الفترة ألف الأندلسيون في النحو من حيث هو كلّ يشمل جميع وكان أشهر كتب النحو في أيام ابن حزم تفسير الحوفي لكتاب الكسائي<sup>3</sup> ومن أبرز الأدباء والنحويين وأخص الجلساء لدى المنصور بن أبي عامر في هذا المجال، على سبيل المثال:

\* الأديب الشاعر أبو العلاء صاعد بن الحسن الرّبعي البغدادي المشرق سنة ( 1019هـ/1019) الذي وفد على المنصور بن أبي عامر من المشرق سنة 380هـ/990م، فأدناه منه، وحظي عنده بمكانة مرموقة، وأذن له بالجلوس في جامع الزهراء، ليملي كتابه: " الفصوص " على أدباء قرطبة، وهو كتاب في الأدب والأشعار والأخبار، ويذكر أنّه أثابه عليه بخمسة آلاف دينار دراهم في دفعة عمّه الفسار في الأسمار هما: " الس بن قعطل المدحجي مع ابنة عمّه

" "الهجفجف بن غيدقان بن يثربي مع الخنوت بنت محرمة بن أنيف وظلّ صاعد على مكانته تلك حتى نهاية العهد العامري، وعندما أطلت الفتنة على على الأندلس ساءت ظروف، فخرج منها خائفا متخفيا باتجاه صقلية، ما على الأندلس شاءت أحواله عند أميرها إلى وفاته 7.

<sup>1-</sup> ابن العميد محمد بن الحسن العميد بن محمد أبو الفضل ( 970هـ/970)، لقب بالجاحظ الثاني في أدبه وترسله، له مجموعة رسائل في مجلّد ضخم وشعر رقيق. الثعالبي، نفس المصدر، 3 183/ الذهبي، نفسه 6 137 138/ نفسه، 1 1994 5 109- 109/ نفسه، 6 1994.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أحمد أمين، ظهر الإسلام، دار الكتاب العربي- بيروت، ط5 1388هـ- 1969

<sup>3 -</sup> نفسه، 3 91. 4 - الحميدي، نفس المصير 32.

<sup>4 -</sup> الحميدي، نفس المصدر 232 - 206/ نفسه، 4 28/ الفيروز بادي، نفس المصدر 2 11/ السيوطي، نفس المصدر 2 7 - 8/ المقري، 3 98.

بن بشكوال، نفسه، 1 201 ابن خلكان، نفسه، 1 201 ابن خير الإشبيلي  $^5$  - ابن بشكوال، نفسه، 1 201 عبد اللطيف بن محمد رياض زادة، أسماء الكتب، تحقيق: محمد التونجي، دار الفكر - 293

<sup>.225 1983 - 1403 3</sup> 

<sup>6 -</sup> حميدي، نفسه، ص232/ 4 ياقوت الحموي، معجم الأدباء، 4 1441.

 $<sup>^{7}</sup>$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{236}$ / الضبي، المصدر نفسه، ص $^{280}$ 

- \* الأديب أحمد بن سعيد بن حزم بن غالب أبو عمر (توفي قريبا من 400هـ/1009) هو والد العلا محمد بن حزم، الذي الله في البلاغة يد قوية ".1
- \* الأديب الحسين بن الوليد بن نصر أبو القاسم المعروف بابن العريف ( 390هـ/1000 ) وهو أندلسي أقام بمصر مدّة ثم عاد إلى بلده، فاختاره المنصور ، ومن كتبه: " "، وغيره. 2
- شهور محمد بن عاصم أبو عبد الله ( 382هـ/992)
   إماما في العربية، وكانت الدراية أغلب عليه من الرواية، ذكره أبو محمد بن حزم

وأثنى عليه، وقال: "كان لا يقصر عن أكابر أصحاب محمد بن يزيد المبرّد ". \*

\* أبو بكر محمد بن الحسن الزبيدي ( 379هـ/989) وهو شاعر وأديب،
من أئمة اللغة والنحو، ألف في النحو كتابا سمّاه "

"العين"، وله مصنفات في غير نوع من الأدب. 4

ب/- العلوم الدينية: كان أكابر الفقهاء والحفاظ في عصر المنصور يمثلون طبقة متميزة، حازت على المناصب العليا ونالت الحظوة، التي جعلت العامة والخاصة تحترمها، وتحرص على استرضائها، ومن أهم هؤلاء:

- \* قاضي الجماعة أبو بكر محمد بن يبقى بن زرب ( 387هـ/997) وقد كان أحفظ أهل زمانه لمذهب مالك، وله فيه تصانيف، وكان المنصور يعظمه ويجلسه معه. 5
- \* قاضي الجماعة بقرطبة عبد الرحمن بن فطيس ( 402هـ/1012) كان من أئمة المحدّثين، وكبار العلماء والمسندين، حافظا متمكّنا من الحديث، عارفا بأسماء رجاله ونقلته، وله مشاركة في سائر العلوم، إلى جانب تقدّمه في معرفة الأثار والشرير والأخبار.

<sup>· -</sup> الحميدي، نفسه، ص128- 129/ الضبي، نفسه، ص156- 157/ الذهبي، تاريخ الإسلام، 28 ق

<sup>- 4 /67</sup> الزركلي، المرجع نفسه، 2 261. - 05 / الزركلي، المرجع نفسه، 2 261.

<sup>3 -</sup> الحميدي، نفسه، ص84- 85/ نفسه، ص101/ نفسه، ص85/ نفسه، ص55/ - 4 4 - عديدي، نفسه، ص55/ الحميدي، نفسه، ص55/ الحبي، نفسه، ص55/

أ- الحميدي، نفسه، ص104/ الضبي، نفسه، ص127/ حنبلي، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط محمد الأرناؤوط، دار ابن كثير - دمشق، ط1، 1406هـ، ج3 ص101 - 102/ الذهبي، العبر في خبر من عبر، 3 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 255-257.

القاضي أبا الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف الم ( 1013هـ/1013 ) " لذي لم ير مثله بقرطبة من سعة الرواية، وحفظ الحديث، ومعرفة الرجال، والافتنان في العلوم، إلى الأدب البارع، والفصاحة

ج/- العلوم العقلية وعلوم أخرى: حفل عهد المنصور بعدد لا يستهان به من العلماء، الذين اهتمّوا با راسات العقلية، ومن أبرز هؤلاء:

\* الطبيب أبو عبد الله محمد بن الحسين الكتاني (توفي قريبا من المنصور بن أبي عامر وابنه المظفر، وكان بصيرا 420هـ/1029 بالطب متفنّنا فيه<sup>2</sup> الطبيب أبو داود بن حسان المعروف بابن جلجل

" تفسير أسماء الأدوية المفردة " من كتاب ديسقوريدس، وكان تأليفهما في سنة 372هـ/982م بقرطبة، على عهد المنصور بن أبي

\* وفي الرياضيات والفلك، برز العلامة أبو القاسم مسلمة بن أحمد المجريطي ( 399هـ/ $^4$ 008) ، وكان يعرف بإقليدس الأذ  $^5$ ، وقد أنجب تلاميذ جلَّة لم ينجب  $^4$ ينجب عالم بالأندلس مثلهم، من أشهرهم ابن السمح وابن الصفار والزهراوي وغير هم.<sup>6</sup>

\* وفي التاريخ، تالق اسم أبي مروان حيان بن خلف (377- 469هـ/987-ل لواء التاريخ في الأندلس بلا منازع، وقد خلد العهد العامري : " أخبار الدولة العامرية المنسوخة بالفتنة البربرية وما جرى فيها من الشنيعة" ِ7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نفسه، 1 .214

أصيبعة، نفس المصدر، ص451- 452. /104

 $<sup>^{3}</sup>$  - نفسه، ص

<sup>4 -</sup> صاعد، نفسه، ص90/ الزبيدي محمد مرتضى الحسيني، نفس المصدر ، إ 20 \_ 91/ بالنثيا، نفس المرجع، .450 -448

<sup>5 -</sup> ابن بشكوال، نفسه، 2 483/قدري حافظ طوقان، تراث العرب العلمي في الرياضيات والفلك، دار - بيروت ( . ) 257- 259.

نفسه، ص91.

<sup>7</sup> - ابن الخطيب، نفس المصدر، ص98

وما هذه الأمثلة إلا غيض من فيض، لنوابغ الفكر في عصر المنصور بن أبي عامر، وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على أن عصره كان عصرا كثير الخصوبة

وممًا تقدّم يتبيّن لنا بما لا يدع مجالا للشك، أنّ عصر ا

كان استمرارا لتلك الحركة العلمية، التي شهدتها الأندلس في عهد الحكم المستنصر، وهذا عكس ما يدّ عيه الأستاذ بالنثيا بقوله: " وإذا ما استثنينا بضعة فقهاء مالكيين من حذاء محمد بن يحي بن أحمد، وبضعة مؤرّ خين من طراز ابن الفرضي، الذي كان أوّل من وضع معاجم الرجال بالأندلس، فإنّ عصر المنصور لا يمتاز بأيّ شخصية من الطراز الأو "ل في ميدان العلوم والفنون". 1

وما من شك أن موقف المنصور من كتب الفلسفة والتنجيم، التي أمر بإحراقها، هو ما حمل بالنثيا ومن وافقه الرأي<sup>2</sup> لى اعتبار عهد عهد تخلف فكري وحضاري، مقارنة بعهود من سبقوه من حكام بني أميّة في الأندلس.

- موقف المنصور بن أبي عامر من الفلسفة: إذا كان ابن أبي عامر قد قبل من الشعراء كلّ ما تجود به ألسنتهم، ما لم يتلفظوا بما يجعلها تقطع، كالميل إلى بني أميّة مثلا، أو النّيل من شخصه أو التحامل على دولته، فضلا عن المجال الواسع الذي فسحه إلى أهل العلوم الشرعية، لاسيما الفقهاء المالكية، فإنّه تشدّد مع أهل الفلسفة والفلك، ذلك أنّه كان يرى بعيون الفقهاء والعامّة من الناس، الذين كانوا يحكمون على من يخوض في هذه الدراسات بالزندقة والإلحاد.

ولمّا لاحظ ابن أبي عامر تفشّي هذه الأفكار عند السواد الأعظم من الأندلسيين، أدرك أنّه من مصلحته أن يعمل على استرضاء الفقهاء والقضاة وعوام الأندلس، فيكسب بذلك ودّهم، ويقبّح عهد الخليفة الحكم، الذي كان قد فتح الباب على مصراعيه للمشتغلين بهذه الدّر اسات.

وأصبح المنصور في نظر هؤلاء حامي الشريعة والسنّة من ضلالات الفلسفة، التي تمس بسلامة العقيدة، وعندئذ "أمر باستخراج سائر كتب الفلسفة والدّهريين، وأن تحرق على مرأى كبار العلماء، كأبى محمد الأصيلي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - بالنثيا، نفسه، ص12 - 13.

 $<sup>^{2}</sup>$  - يعتقد الدكتور أحمد هيكل أنّ فترة الحجابة، كانت فترة تقييد للثقافة بحكم خمول الدراسات الفلسفية  $^{2}$  -  $^{2}$ 

وأبي بكر الزبيدي وأبي العبّاس بن ذكوان وغير هم"1، ويؤكّد هذا العمل أنّ إقدام المنصور على إحراق الكتب لم يكن بدافع الرّغبة في محو بل بدافع المصلحة التي جعلته يستغل هذا الحدث لصالحه.

وتشدّد المنصور مع كلّ ما له صلة بهذه العلوم، فلمّا بلغه خبر محمد بن أبى جمعة، الذي كان يشتغل بالتنجيم " أنَّه يهجس في تنبَّؤاته بانقراض دولته، أمر بقطع لسانه وقتله وصلبه، فخرست ألسن المنجّمين جميعا". 2

وإذا كان المنصور يقيس مجريات الأمور ببلده بمنظور المصلحة السياسية، فهذا لا يعنى انه كان بعيدا تمام ين، ويذكر صاحب البيان المغرب أنه " يتسم بصحة باطنه واعترافه بذنبه، وخوفه من ربّه وكثرة جهاده، وإذا ذكر بالله ذكر، وإذا خوف من عقابه از دجر، ولم يزل متنزَها عن كلّ ما يفتتن به الملوك، سوى الخمر لكنّه أقلع عنها قبل موته بسنتين". 3

وبسبب تذوّقه للأدب والشعر أولاهما عنايته واهتمامه، فاستقبل النّخبة من الشعراء والأدباء في بلاطه للوصول بالحركة الأدبية إلى منزلة أرقى وأرفع، وليس استكمالا لمظاهر السيادة ووجوه الأبهة التي جرت عليها عادة أصحاب النفوذ

#### 3.1. المكتبات في العهد العامري:

لم يتغيّر شغف الأنداسيين بالكتب رغم التغيّرات السياسية، التي حدثت في سدّة الحكم بعد وفاة الحكم المستنصر، ولم يتوقف حرصهم على اقتناء أنفس المصنَّفات ا مختلف العلوم، وبذلك استمرت ظاهرة المكتبات ، التي تميّز بها العهد السابق في فترة الحجابة، ومن أهمّ الأم

🛄 مكتبة المنصور بن أبى عامر: أشرف على هذه المكتبة اللغوي أبو الوليد محمد بن عبد الرحمن بن معمر القرطبي ( 423هـ/1032 )، الذي كان من أعلم الناس بالكتب وعللها و ألهجهم بجمعها، وأفرزهم لخطوطها، وأنسبهم لها إلى وراقها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - بالنثيا،

ـــــــــ صـ65. 2 .293

ليد يشرف على هذه المكتبة، في عهد ولده المظفر، فضلا عن تأليفه تاريخا للعامربين. 1

مكتبة أحمد بن محمد بن عبيدة الأموي الطليطلي المعروف بابن ميمون (255- 400هـ/964- 1010م): جمع فيها من الكتب كثيرا من كلّ فنّ، وكانت جلها بخط يده، ويذكر أنّ حريقا شبّ في سوق طليطلة امتدّت ألسنته إلى دار ابن ميمون، التي كانت في الفرّ ائين- بينما كان هو مرابطا- فاحترقت الدّار إلا البيت التي كانت فيه كتبه، فتعجّب النّاس من ذلك.

مكتبة الفقيه عبد الله بن محمد بن يوسف بن الفرضي (ت 1012هـ/1012م): الذي كان جمّاعا للكتب، وقد جمع منها عددا كبيرا، لم يقتنيه أحد

□ مكتبة الوزير القاضي أبو المطرف عبد الرحمن بن قطيس (348-402 - 959/- 1012): الذي جمع من الكتب في أنواع العلم، ما لم يجمعه أحد من أهل به ولم يكن يستغن عن الكتاب الذي كانت له معه علاقة حميمية، علاقة من ضياع كتاب من أصول ما يمتلكه من الكتب، ومن أجل المعدد والأصول البتة، وبالمقابل كان لا يسمع بكتاب حسن إلا اشتراه أو استنسخه من صاحبه ورده عليه. 5

ومن أنفس الكتب التي كانت تزخر بها مكتبته- على سبيل المثال لا الحصر" القصيص وأسباب " في نحو مئة جزء ونيّف وكتاب " المصابيح في
" " حديث " محمد بن فطيس" أو وكان هذا الرّجل صاحب علم غزير أهله إلى تولى قضاء قرطبة و صلاة الجمعة و الخطبة، مضافا إلى الخطّة العليا من ا

<sup>.310 1 -1</sup> 

<sup>.35 -33 1 -2</sup> 

<sup>3 -</sup> نفسه، 1 /214 . بويكا، نفس المرجع، ص221.

<sup>4 -</sup> ابن بشكوال، نفسه، ج1 م 256/ بويك نفسه، ص 386.

<sup>6 -</sup> نفسه، 1 .257

ولم يستطع بريق المنصب أن يحول بينه وبين مكتبته، التي كان يستأنس بها كلما عاد من عمله، أو وجد فراغا من الوقت، ر لنفسه الجوّ المناسب

ليختلي فيه بكتبه، " فجعل مجلسه حسن الآلة، ملبّس كله بالخضرة، جدرانه وأبوابه وسقفه وسن ه" ومن ثم كان يجد الرّاحة والسّكينة في المطالعة، التي تروّح عنه وتجعله يبصر الحلول، التي قد تخفى عليه بالنظر فيها، فيخرج منها ما أشكل عليه من المسائل.

مكتبة عائشة بنت أحمد القرطبية (ت1009هـ/1009م): كانت من نساء الأندلس اللواتي برعن في ميدان الفكر، وقد وصفت باللم والفهم والأ

ذلك كانت حسنة الخط، تكتب المصاحف والدفاتر، وتجمع الكتب وتعتني بالعلم، ولها خزانة علم كبيرة حسنة.<sup>2</sup>

وممّا تقدّم يتضح لنا أنّ مسألة اقتناء الكتب وتكوين المكتبات في العهد العامري، لم تختلف عمّا كانت عليه في عهد الخليفة الحكم المستنصر، وظلت هذه الظاهرة تميّز المجتمع الأندلسي، رغم تبدّل الدول وتغيّر الحكّام، في معظم فترات

#### 4.1 الرّ حلات العلمية:

حلة بين الحواضر الإسلامية في طلب العلم أو في سبيل نشره وكان لها أثرها في استمرار النهضة العلمية في صفوف المجتمع الأندلسي خلال العهد

أرار حلة من الأنداس نحو المشرق: من أبرز الأمثلة على ذلك أثناء هذا العهد الشخصيات التالية:

\* أبو محمد عبد الله بن محمد بن القاسم بن حزم بن خلف الثغري ( 383هـ/961) هو فقيه أيّوب، غادر الأندلس سنة 350هـ/961 مصر والشام والعراق، وسمع من أهل العلم بها، ثمّ عاد إلى الأندلس حاملا معه عددا

نفسه، 2 -531.

<sup>1 -</sup> النباهي ، تاريخ قضاة الأندلس وهو كتاب" المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا "، تحقيق: مريم قاسم الطويل، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1415هـ- 1995 ، 116.

من الكتب في علم الحديث وعلوم القرآن، ودخل قرطبة سنة 375هـ/985 على عهد ، فقرأ الناس عليه أكثر روايته. 1

\* أبو عبد الله محم بن أحمد بن محمد بن قادم بن زيد القرطبي ( 1000 ) الذي رحل إلى بغداد والبصرة ومصر، وسمع من عدد من العلماء، وكان ينتحل مذهب مالك، وينسب إليه علم الشعر والأدب وحفظ الأخبار. 2

\* أبو المطرّف عبد الرحمن بن عثمان بن سعيد بن ذنين بن عاصم الصدفي ( 1013هـ/1091) الذي رحل إلى المشرق سنة 381هـ/991م، فحجّ ومرّ بمصر والقيروان، وكان له سماع كثير وعناية كاملة بالحديث، ومن تأليفه كتاب" " وغد ذلك 3

وما هذه إلا عينة عن ظاهرة الارتحال العلمي، ويمكن أن نستشف ذلك من كاد تخلو صفحة من صفحاتها من وجود عالم أو أكثر، من الأندلس نحو المشرق لتحصيل صنوف العلم والمعرفة.

ولم يبالغ المقرّي عندما قال: " اعلم أنّ حصر أهل الارتحال لا يمكن بوجه ولا حال، ولا يعلم ذلك على الإحاطة إلا علام الغيوب الشديد المحال، ولو أطلقنا عا الأقلام فيمن عرفناه فقط من هؤلاء الأعلام لطال الكتاب وكثر الكلام". 4

ب/- رحلة المشارقة إلى الأندلس: من أهم الشخصيات العلمية المشرقية التي حطت الرّحال بالأندلس خلال فترة الحجابة العامرية:

\* القارئ علي بن شيبان الدقاق البغدادي، الذي دخل الأندلس نحو سنة 375هـ/985م، وكان عالما بالقرآن، بصيرا بالقراءات، وقد قرأ عليه بعض أهلها. 5

\* ( 986هـ/986 ) دخل قرطبة نحو

375هـ، وأدخل معه كتاب القراءات السبع لأبي بكر بن مجاهد، وكان له نصيب من علم العربية. 6

\_

<sup>.203 -202 -</sup>

<sup>3 -</sup> ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 \$25/ البغدادي إسماعيل ، إيضاح المكنون في الذيل على كشف - 1982 - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 101 على كشف

<sup>.5 2 -4</sup> 

<sup>5 -</sup> ابن الفرضي، المصدر نفسه، ص253- 254.

 $<sup>^{6}</sup>$  - نفسه، ص $^{6}$ .

بن عيسى الرّبعي، الموصلي البغدادي \* الأديب، 1 الأديب، وقد سبق الحديث عنه. 1

- عهد المظفر عبد الملك بن أبي عامر: تولى الحجابة بعد موت أبيه سنة 392هـ/1002م، وسار على نهجه في الجهاد، فعمّ الخير والسلام الأندلس فيها نهاية الجمال والكمال<sup>2</sup>، إلا أنّ المظفر لم يكن كأبيه من أهل العلم، وي

حيث يقول: "أنّ عبد الملك كان من رجل عديم الفهم والمعرفة جملة، صفر من الأدب والتعاليم، حتى ما كان يسايره وينادمه إلا العجم من الجلالقة<sup>3</sup> ممّن لا يهشّ لسماع، ولا يطرب لإيقاع، فارتفعت بذلك عن مجالس لهوه طبقة "4

ورغم ذلك استمر المظفر في إسباغ نعمه على ندماء أبيه من أهل المعرفة، فلم تنقطع عطاءاته لهم، وكان على رأس هؤلاء الشعراء الذين اختصروا بوالده، البغدادي وأبي حفص بن برد وأبي عمر بن درّاج القسطل 5، الذي مدح عبد الملك وعهده، بقصيدة من بيتا ومنها الأبيات الأولى التالية:

- يعتر عن 200 . 2- 4 (4) ابن سعيد المغربي، نفس المصدر، 1 212.

 $<sup>^{1}</sup>$  - ينظر ص $^{26}$ 

الجلالقة هم سكان بلد جليقية. أبو عبيد البكري، كتاب المسالك والممالك، تحقيق: أدريان فان ليوفن وأندري فيري، الدار العربية للكتاب- المؤسسة الوطنية للترجمة والتحقيق و الدراسات- بيت الحكمة، تونس، 1992 فيري، الدار .
 912.

<sup>4 -</sup> نفسه، 4 49- 50.

<sup>5 -</sup> ستأتى ترجمته لاحقا ضمن أعلام البربر خلال هذه الفترة.

<sup>6 -</sup> ديـ حققه و علق عليه وقدّم له: محمود علي مكي، مطابع المكتب الإسلامي-2 1389هـ- 1969

ويستوقفنا البيت الخامس من هذه القصيدة، بحيث لو عقدنا مقارنة بينه وبين وصف ابن حيّان للمظفر، للاحظنا أن المظفر كان يتصف بكل صفات رجال الحكم إلا صفة العلم، التي لم تكن من شيمه.

ليس من قبيل الصدّفة أن يتجاهل ابن در ّاج هذه لو كانت موجودة في ممدوحه فعلا، وكان بمقدوره- - ن يغيّر كلمة " " " الكنّه لم يفعل ووصفه بما فيه، فأسقط عنه العلم، في حين ثبّت باقي الصّفات، التي ساقها لنا في هذا البيت، مع أن ّ الشعراء - لا سيما المتكسبين منهم - عادة ما يذكرون الرّجل بما ليس فيه.

#### - عهد عبد الرحمن شنجول<sup>1</sup>:

سبع سنوات توفي عبد الملك المظفر في 17 من صفر سنة 1708 من صفر سنة 1708 من الحكم عقبه أخوه عبد الرحمن شنجول، فلم يسر على طريقة أبيه و لا كان كأخيه، حيث " أخذ في التخليط والفسوق والانهماك اشرابه وخلوته" وإلى جانب ذلك تجرّاً على اغتصاب ولاية العهد من هشام المؤيد، فكره الناس منه ذلك، وتربّصوا به الدوائر، فلمّا خرج للغزو في شاتيته سنة 399هـ، خرج عليه محمد بن هشام بن عبد الجبّار. 3

وسرعان ما عاد عبد الرحمن ليتدارك الأمر، لكنّه وجد الموت بانتظاره، بعد أن تخلّى عنه جنده من البربر، حيث قتل ولم يمض على توليه الحجابة سوى ثلاثة أشهر، فانهار بذلك صرح الدولة، وانهار معه النفوذ العامري، ودخلت الأندلس عهدا من الفوضى السياسية بسبب الفتنة، التي كان محمد بن هشام بن عبد الجبّار رأسها، بوثوبه على ملك هشام المؤيد، وحبسه في المطبق وإشاعة جنازته

شراف وتقريبه للعامة وتجنيدها، وقطعه لأرزاق القواد وإخراجه

العربي المرصود إلى الفردوس المفقود (91- 897هـ/710- 1492)، دار النهضة العربية- بيروت، ط1 1422هـ- 1492 . 2002

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الخطيب، نفس المصدر، ص94/ السيد عبد العزيز سالم، تاريخ المسلمين وأثار هم في الأندلس، العربي حتى سقوط الخلافة بقرطبة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر- بيروت، 1981 344.

<sup>3 -</sup> محمد بن هشام بن عبد الجبّار بن عبد الرحمن الناصر لدين الله (366-400هـ/976- 1010 ) نين: الأولى 9 أشهر، والثانية 49 يوما. مجهول تاريخ الأندلس، ص237/ ابن عذاري، النسه، 3

عن المدينة ومطالبتهم بالفيء أ، فكانت الفتنة التي أتت على الأخضر واليابس، وحوّلت الأندلس إلى شدر مدر، وجعلت حليم أهلها حيران

الطامّة التي قضت على الخلافة الأموية 422هـ/1031م، على عهد المعتد بالله

#### 5ه/11 على الحركة العلمية بالأندلس: **-2**

لا يختلف اثنان حول الأثار والعواقب السياسية، التي رافقت أحداث الفتنة بالأندلس، فكان بعضها سلبيا وبعضها الآخر إيجابيا.

#### 1.2. الآثار السلبية:

طو عليها إنّ أبرز ما يلفت الانتباه فيما يتعلق بهذ - ظاهرة اتلا

، هو ضياع مكتبة الحكم المستنصر، التي كانت ثمرة سنوات من الجدّ والاجتهاد في جمعها، و نزلت هذه الحادثة كالصناعقة على الحركة الفكرية بالأندلس، ويصف ابن خلدون هول الحادثة بقوله " زل هذه الكتب بقرطبة، إلى أن بيعت أكثرها في حصار البربر، بحيث أمر بإخراجها وبيعها الحاجب واضح، مولى المنصور بن أبي عامر، ونهب ما بقي منها أثناء اقتحام المستعين والبربر لقرطبة سنة 403هـ/1012 "3 ويذكر صاعد الأندلسي أنّ تلك الكتب بيعت بأوكس ثمن وأتفه قىمة 4

بهذه الطريقة المؤسفة كانت نهاية المكتبة التي ضمّت أربعمائة ألف مجلد

إلى عدد من المكتبات، نهبت هي الأخرى خلال عهد الفتنة، من بينها: مكتبة الوزير أبا المطرّف عبد الرحمن بن فطيس، التي اجتمع أهل قرطبة لبيعها في الفتنة مدّة عام كامل في مسجده، بما قيمته أربعون ألف دينار قاسمىة 5

.125 -124

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - مجهول، نفسه

 <sup>2 -</sup> بويع له في منسلخ ربيع الآخر سنة 419هـ/1028، ودخل قرطبة يوم منى سنة 420هـ/1029 بعد سنتين و 5 أشهر. نفسه 3 .248

<sup>/146</sup> .386

<sup>.88</sup> 

<sup>256/</sup> والدينار القاسمي: نسبة إلى القاسم بن حمّود العلوي، الذي حكم 412هـ. الحميدي، نفس المصدر، ص33/ ابن عذاري، المصدر نفسه، ج3 408

وحدث أيضا أثناء الفتنة، أن قام الحافظ أبو حفص عمر بن عبد الله الذهلي الزهراوي، الذي كان يمتلك مكتبة كبيرة<sup>1</sup>، بسدّ ثمانية أحمال كتب في بيته لينقلها يتمّ حتى انتهبها البربر.<sup>2</sup>

والخلاصة التي يمكن الخروج بها ممّا تقدّم، أنّ ، خلال هذه

كانت تؤول إلى الزوال بوفاة مالكيها الأصليين، إمّا عن طريق الخلف الذين لا يعرفون قيمة ما تركه السّ ، فيفرّطون في هذه الكنوز التي لا تقدّر بثمن، وإمّا عن طريق أولئك الذين لا علاقة لهم بالعلم ولا بأصحاب تلك النفائس، وكانت وسيلتهم نهب كلّ ما له قيمة — واستبداله مقابل دراهم معدودات،

المال كان يمثل أسمى غايات التي يسعون إلى تحقيقها.

- قف العلماء من الفتنة وظاهرة قتلهم: ومن الظواهر السلبية على الح العلمية بالأندلس، ما لحق بعدد من العلماء من تقتيل، خلال الفتنة الحالكة، وسيأتي الحديث عن ذلك لاحقا بالتفصيل

وأمام هذا الوضع المأسوي، الذي أفرزته فتنة القرن 5هـ/11 أنفسهم أمام حقيقة مر"ة، قسرمت موقفهم بحسب اجتهاد كل منهم، إلى ثلاثة

أي يمثله أولئك الذين أثروا العزلة، ولم يرضوا لانفسهم أن يكونوا طرفا في الفتنة، بسبب عدم اتضاح الأمور بالنسبة إليهم، فلم يميلوا إلى أيّ فريق، واختاروا ما رأوه الأحوط لدينهم ودنياهم، ومكثوا غير بعيد عن مجريات الأحداث، يلاحظون الوقائع ويتحسرون لهول ما يحدث وينتظرون الفرج، ومن هؤلاء:

\*المؤر" خ أبو مروان بن حيّان: الذي لم يغادر قرطبة أبدا حتى وفاته،" وهذا شيء غريب حقا، إذ أنّ المقام في قرطبة، ولا سيما في أولى سنوات الفتنة، كان مغامرة لا تؤمن عواقبها" وقد سمح له ذلك بأن يكون شاهدا على العصر جميع الأحداث من موقعها بمدينته، ونقلها إلينا بدقة وأمانة.

<sup>1 - .</sup> بويكا، نفس المرجع، ص241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الذهبي شمس الدين، تذكرة الحفاظ، دار الكتب العلمية-بيروت، ط1، (د.ن) 3 (1127) تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين، دار ثقافة-بيروت، ط6 1981 65/ الذهبي، تاريخ 367 30.

و.  $^{3}$  - محمود على مكى في تمهيده للمقتبس لابن حيّان  $^{3}$ 

\* وأبو عمر أحمد بن محمد بن الجسور، الذي توفي بقرطبة سنة  $^{2}$ ، وهو أكبر شيخ لابن حزم. 401هـ/1011م أيّام الطّاعون<sup>1</sup>

\* وأبو بكر حمام بن أحمد القرطبي الذي قال عنه ابن بشكوال "

أحدا سلم من الفتنة سلامته مع طول مدّته فيها، فما شارك قط فيها بمحضر ولا بيد ولا بلسان، مع ذكائه وحزمه وقيامه بكلّ ما يتولّي، إلى أن توفي سنة 421هـ/1030.

\* وأبو عامر أحمد بن عبد الملك بن شهيد الذي لم يكن أحد يجاريه في "حيث لزم البلاغة، و هو صاحب كتاب"

لى وفاته بها سنة 426هـ/1035.

حينئذ، حيث كان لهؤ لاء الفضل الكبير حفظ الكثير من علم وتراث الأندلس بحاضرتها، رغم ما كان بهذه الأخيرة

رأى هؤلاء أنَّه من الأسلم مغادرة بؤرة التوتر والفتنة، إلى حيث 2 الأمن و الاستقر ار ، و كان منهم:

الذي خرج من الأندلس في الفتنة وقصد صقلية، فمات بها قريبا من سنة 410هـ/1019

 أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم القرطبي حل إلى 408هـ/1017م، ثمّ عاد إلى قرطبة بعد أن اعتلى عرش الخلافة عبد الرحمن المستظهر سنة 414هـ/1023م الذي وزره، لكنّ أيام خلافته كانت معدودات، فلم تزد عن الشهرين، وقتل المستظهر 7، وعلى إثر ذلك نفى ابن حزم 1. ادية 8 1064 ادية . 1

<sup>215/</sup> الذهبي، المصدر نفسه 28

<sup>-</sup> الحميدي، المصدر نفسه، ص110/ .133 3 .161

<sup>.140</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الحميدي، نفسه، ص136- 137.

<sup>.201</sup> نفسه، ص 236/

ه، ص98/ بالنثيا، نفس المرجع، ص214.

<sup>355/</sup> ياقوت الحموي، معجم الأدباء، 4 /1650/ زين الدين أبو الفضل عبد الرحيم بن الحسين العراقي، طرح الترتيب في شرح التقريب، تحقيق عبد القادر محمد على، دار الكتب العلمية- بيروت 1 2000

وينقل إلينا ابن حيّان خبر اجتياز ملك قشتيلة (شانجه بن غرسية) لتطيلة، على عهد منذر بن يحي أمير سرقسطة عن الكاتب أبي أميّة بن هشام، الذي غادر قرطبة أيّام الفتنة واستوطن تطيلة، وكان من الوجوه البارزة فضلا ونباهة.<sup>2</sup>

(ق) : هم أولئك الذين ساقهم اجتهادهم للمشاركة الفعلية في معترك الفتنة، ظنّا منهم أن القضاء على الفتنة إنّما يكون بالقضاء على أسبابها والمتسبّبين فيها وجهة نظرهم – وأيّا كانت وجهتهم بالنسبة لطرفي الفتنة يومها، فإنّ الخسارة الكبرى للكثير من العلماء، وت طيل حلقات العلم وإغلاق المدارس، أشار ابن حيّان أنّه أصيب في وقعة قنتيش<sup>3</sup>، من المؤدّبين نيف على الستين، فتعطل تلاميذهم مدّة طويلة بسبب فقدهم ومن العلماء الذين فقدوا في هذه الوقعة:

\* محمد بن عبد السلام التدميري: الذي كان يوصف بالخيرية والورع والعبادة

\* الأديب أبو عثمان بن القزاز البربري الملقب بلحية الذبل: الذي فقد في هذه الوقعة ولم يعثر عليه حيّا ولا ميّتا، يوم السبت للنصف من ربيع الأوّل ، 400هـ/ 8 6. 1009

\* والقاضي محمد بن عيسى التطيلي المعروف بالبريلي وصف بالعلم والصلاح والجهاد، وكان قد خرج لنصرة المهدي محمد بن هشام بن عبد الجبّار، فقتل والصلاح والجهاد، وكان قد خرج لنصرة المهدي محمد بن هشام بن عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الحمد عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الحمد عبد الجبّار، فقتل محمد عبد الحمد عبد عبد الحمد عبد الحمد عبد عبد عبد الحمد عبد الحمد عبد عبد الحمد عبد الحمد عبد عبد الحمد عبد عبد عبد عبد عبد عبد

<sup>- :</sup> تعرف بالحمراء، وتقع على نهر لهشر ومنبعه من جبل قطرشاتة. أحمد بن عمر بن أنس العذري (
) س من كتاب" ترصيع الأخبار وتنويع الآثار والبستان في غرائب البلدان والمسالك الى جميع الممالك"، تحقيق: عبد العزيز الأهواني، مطبعة معهد الدراسات الإسلامية- مدريد، 1965، ص110- 111 وبينها وبين البحر المحيط 6 أميال. أبو عبد الله الشريف الإدريسي، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية- القاهرة، 1414هـ- 1994 2 / 541 محمد بن عبد المنعم الصنهاجي الحميري، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، مؤمسة ناصر للثقافة- بيروت، طبع على مطابع دار السراج، 2 / 1980 3 / 1980.

<sup>.113 1 - 2</sup> 

<sup>-</sup> dlيطلة. ياقوت الحموي، معجم البلدان، 4 .92.

هذا الاسم في المصادر الجغرافية المغربية والأندلسية التي وظفتها في بحثي.

<sup>-</sup> نفسه، 1 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 387.

<sup>6 -</sup> نفسه، 1 182.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - نفسه، 2

<sup>-</sup> قرطبة على نحو بضعة عشر ميلا.

\* أبو عبد الله الحسين بن حي المعروف بالدُزُقة: الذي توفي في صدر الفتنة البربرية سنة 401هـ/1010 تفاء ومحنة عظيمة نالته، وكان حافظا للمسائل على مذهب مالك ذاكرا لأصولها. 1

\* وابن الفرضي صاحب تاريخ علماء الأندلس، الذي قتلته البربر في سنة \* 1012هـ/1012 ، عند اقتحامهم لقرطبة. 2

\* المحدّث محمد بن قاسم بن محمد الأموي القرطبي المعروف بالجالطي: \* محمد بن قاسم بن محمد الأموي القرطبي المعروف بيته \* 403هـ/1012م، في جوف بيته

عن أهله وولده، وقد كان من أهل العلم والأدب والدراية والرواية والحفظ

والنتيجة التي يمكن استخلاصها من النصوص السّابقة، هي مدى فداحة هذه تها الله عيّنة من قائمة طويلة فاقت

الستين عالما، كما أنّ مشاركة العلماء في خضم الفتنة، جاء نتيجة اقتناعهم بوجوب نصرة الحق، والوقوف في وجه الفئة الباغية، حتى تفيء إلى أمر الله أو يقضي الله أمرا كان مفعولا، وبالتالي فقد كان هؤلاء طرفا فاعلا ساهم في صناعة أحداث هذا

# 2.2. الآثار الإيجابية:

لا يختلف اثنان مسألة الآثار السلبية التي ترتبت عن فتنة القرن 5هـ/11 الأ أنّه ثمّة حقيقة أخرى لا يجب التغاضي عنها، وأقصد بذلك الوجه الأخر للفتنة، أو بالأحرى الآثار الإيجابية التي تولّدت عنها، فربّ ضارّة نافعة، ومن أهمّ ما يمكن ذكره في هذا الإطار:

-ظاهرة تفرّق الكتب من قرطبة نحو باقي مدن الأندلس: لقد تقدّم الحديث علمكتبة الخلافة الأموية، ومكتبات عدد من الوزراء والعلماء من نهب وبيع، جعلها تتفرّق على مدن الأندلس، فلم يعد العلم والثراء والمدن الأندلسية، ويؤكّد صاعد هذه الإشعاع الفكري من الحاضرة ليشمل ويعمّ سائر المدن الأندلسية، ويؤكّد صاعد هذه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، 1 213/ بالنثيا، المرجع نفسه، 270 - 271.

الحقيقة بقوله "وانتشرت تلك الكتب بأقطار الأنداس"1، حيث ستكون بمثابة إرث خلفه عصر الخلافة لعصر ملوك الطوائف، الذي سيعرف بفضل ذلك أوج ازدهاره عطاءاته في الحياة الفكرية

- ظاهرة تفرق علماء قرطبة على أصقاع الأندلس: تعتبر هي الأخرى عاملا إيجابيا، سيعطي للنهضة العلمية دفعا قويّا، بعديد المدن الأندلسية في عصر ملوك الطوائف، ومن بين أولئك الذين واصلوا مشوارهم العلمي بعيدا عن قرطبة زمن نة، أذكر على سبيل المثال:

\* أبو الوليد هشام بن غالب الغافقي الوثائقي القرطبي، الذي خرج من قرطبة في الفتنة إلى غرناطة، ثمّ استقرّ بإشبيلية وتوفي بها سنة 438هـ/1046 قد أخذ من كلّ علم بحظ و افر ، محسنا لعقد الوثائق، بصير ا يعللها، متالا الى المذهب

قد أخذ من كلّ علم بحظ وافر، محسنا لعقد الوثائق، بصيرا بعللها، ميّالا إلى المذهب الظاهري.<sup>2</sup>

\* أبو الحسن علي بن خلف بن بطال البكري المعروف بابن اللحام ( 449هـ/1057)، أصله من قرطبة، وأخرجته الفتنة منها إلى بلنسية، وكان عالما في الحديث، وقد ألف شرحا كبيرا لكتاب البخاري جمّ الفائدة، وله أيضا " في الحديث" وكتاب في الزهد والرقا . 3

\* وأبو شاكر عبد الواحد بن محمد بن موهب التجيبي، المعروف بابن القبري ألم وأبو شاكر عبد الواحد بن محمد بن موهب التجيبي، المعروف بابن القبري ( 456هـ/1064)، وهو خال القاضي أبي الوليد الباجي، وكان ممّن أخرجتهم الفتنة عن قرطبة، وهو من أهل العلم بالحديث والفقه والعربية والكلام والنظر والجدل على مذهب أهل السنة والحذق، يصوغ القريض والخطابة، وقد تولى المظالم بشاطبة والصلاة والحكم ببلنسية. 4

<sup>.88 -</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 503-504.

<sup>3-</sup> عياض، نفس المصدر، ص365/ ابن بشكوال، نفسه، ج2 ص332/ حاجي خليفة مصطفى بن عبد كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية- بيروت، 1413هـ- 1992م، ج1 كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية بيروت، 1413هـ- 1992م، ج1 143 مصدر 3 283/ الزركلي، نفس المرجع، 4 285/ 7

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - القاضي عياض، نفسه، ص358- 359/ الحميدي، نفس المصدر 282- 283/ ابن بشكوال، نفسه، 2 القاضي عياض، نفسه، ص358- 309.

و هكذا عمّت فائدة تفرّق الكتب والعلماء، من قرطبة إلى باقي مدن الأندلس بعد الفتنة، وتهيّأت بذلك أسباب قيام نهضة فكرية في كلّ منها، وهو ما سيتجلى بوضوح

- الفلسفية: في زمن الحكم المستنصر، اشغفه بها وتشجيعه للمهتمين بدراستها، مستها التغييب بوضعها في دائرة العلوم المحظور، على عهد المنصور بن أبي عامر، الذي تصرّف وفق ما تقتضيه تثبيت دعائم دولته، فأرضى الفقهاء والعامّة ليسلم من معارضة هؤلاء يكبر في عيون ويتمدّن من

ولمّا كانت الفتنة التي أعقبت زوال الوجود العامري، ارتفع الحجر وزال الحظر عن العلوم القديمة، فبينما انشغل أهل السياسة بطلب الملك والسعي إليه بكلّ السبل، راح كلّ من كانت لديه رغبة في شيء من هذه العلوم، فلسفة ومنطق وغيرها، يظهر ما كان بحوزته منها كتبا وعلما1، وقد أدّى هذا إلى ازدهار الدراسات الفلسفية في عصر ملوك الطوائف، الذي شهد انفتاحا على كلّ العلوم والمعارف.

3. الإسهام الفكري لبربر في الحركة العلمية بالأندلس من العهد العامري إا الخلافة الأموية بالأندلس.

#### 1.3. العلوم الدينية:

تنافس أهل الأندلس في تحصيل العلوم عامّة، واشتدّ تنافسهم في مجال العلوم الدينية بجميع تخصّصاتها، وكان للبربر حظ لا بأس به من العلماء في كلّ ذلك، حرصا منهم على فهم دينهم من جهة، وتبليغه ونشره حيثما حلوا وارتحلوا من جهة أخرى، وثالثة الأثافي كانت رغبة العديد منهم في الوصول إلى المناصب العليا بالدولة، حيث تسنّى للبعض منهم أن يقطفوا ثمار ما زرعوا، بوصولهم إلى ما أرادوا، ومن أهمّ التخصر صات العلمية التي برزوا فيها:

)- الفقه: كان الفقه يعتبر الوجهة الثانية لتي تأتي مباشرة بعد حفظ القرآن، حيث كان إتمامه يفرض على طالب العلم الانتقال مباشرة إلى طلب تحصيل الفقه، ولذلك

- ، المصدر نفسه، ص88.

نجد أنّ أكثر الذين ترجمت لهم كتب التراجم كانوا فقهاء، ومن البربر الذين برزوا في ميدان الفقه خلال هذه الفترة:

\* أبو جعفر أحمد بن خلوف المسيلي المعروف بالخياط ( 393هـ/1003 ) كان فقيها عالما بالمسائل، حافظا على مذهب مالك حسن التكلم في الفقه. 1

\* أبو القاسم سهل بن إبراهيم بن سهل بن نوح بن عبد الله بن خمار، ويعرف ( 997هـ/997 )، وينسب في البربر الموالين لبني أميّة، ذكره :" كان بصيرا بالمذاهب ".2

\* أبو بكر عبد الله بن عبد الله الزجّالي القرطبي ( 375هـ/985) عالما طاهرا، حتى قيل: " إنّه كان أولى بالقضاء من ابن أبي عيسى ومن منذر ومن غير هما.<sup>3</sup>

\* أبو سليمان عبد السلام بن السمح الهواري ( 387هـ/997 ) أصله كان حافظا للمذهب الشافعي، حسن القيام به. <sup>4</sup>

> \* موسى بن يحي الصدّيني الفاسي ( 388هـ/998)، الذي ا وتردّد في الثغر، وكان فقيها حافظا للمسائل

\* محمد بن عبد الله بن إبراهيم بن محمد بن عبد الله القرطبي الأصيلي ( 400هـ/1009 ) وهو والد الفقيه أبي محمد الأصيلي، وعنه روى واستنفذ بالكتابة مصنفاته 6

\* أبو العبّاس أحمد بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان بن عبد الله بن عبدوس بن ( 1022هـ/1022 ) قال ابن حبّان أصلهم من برابرة فحص البلوط، وقد تولّى أبو العباس هذا قضاء الجماعة وخطة الصلاة بقرطبة في عهد

<sup>.62</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الفرضي، المصدر نفسه، ص161/ الذهبي، ه 27 ما .140

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن الفرضي، نفسه، ص197/ عياض، المصدر نفسه، ص182.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن الفرضي، نفسه، ص233 - 234/ الذهبي، نفسه، 27 ما 18 علم الفرضي الفرض الفرضي الفرض ا

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه، ص409.

نفس المصدر 1 302/ابن عبد الملك المراكشي أبو عبد الله، الذيل والتكملة لكتابي 6، تحقيق: - بيروت، ط1 1973 252- 253.

المنصور بن أبي عامر<sup>1</sup>، وزاد القاضي عياض على هذا الوصف أنّه كان عاقلا عاملا بمذاهب المالكية، وكان أكبر ما فيه عقله ورأيه.<sup>2</sup>

\* الفقيه أبو بكر خلف بن يوسف بن نصر المغيلي ( 396هـ/1006) ن أهل طلبيرة، أخذ عن أبي عبد الله بن عيشون مختصره في الفقه وغيره. 3

\* الفقيه أبو عبد الرحمن عبد الرحيم بن أحمد بن عبد الرحمن الكتامي السبتي ( 1030هـ/1030 ) ويعرف بابن العجوز، وكان عالما بمذهب المالكيين، ذا رواية و اسعة بإفريقية و الأندلس. 4

\* أبو حاتم محمد بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان الق ( 1023هـ/1023) له بصر بالفقه أهله لتولي أحكام المظالم بقرطبة، و كان محمودا في أحكامه، حسن السيرة فيها. 5

\* أبو سعيد خلف بن مسعود الجراوي المالقي، المعروف بابن أمينة ( 1009هـ/1009 ) 393هـ/1003م، فحمل عنه بها علم كثير، ويذكر ال أنّه أجاز له مختصر النحوي للمدو "نة. 6

أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن محمد الأصيلي ( 392هـ/1002)
 غ أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن محمد الأصيلي ( 392هـ/953م، فسمع من شيوخها، ورحل إلى بغداد وتفقه بها

لمذهب المالك، وعاد إلى الأندلس في آخر أيّام المستنصر بالله، وجمع كتابا في اختلاف مالك والشافعي وأبي حنيفة سمّاه" كتاب الدلائل على أمّهات المسائل"8 وكان متفدّنا وإليه انتهت الرياسة بالأندلس في المالكية. 9

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ترتيب المدارك، ص253- 256.

<sup>3 -</sup> نفسه، 1 144.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، 2 315/ 5 - نفسه، 2 397- 398/ نفس

<sup>6 -</sup> نفسه، 1 156.

 <sup>7 -</sup> المصدر نفسه، 205 - 206/ الحميدي، نفس المصدر، ص247/ الصغدي، المصدر نفسه،
 7 - علي بن محمد بن عبد الملك، بيان الوهم والإيهام في كتاب
 17 - كان الحكام، تحقيق: الحسين آيت سعيد، دار طبية الرياض، 1418هـ - 1997م، ج5 ص643 / البغدادي إسماعيل باشا، المصدر نفسه، 1 447 / إسماعيل باشا، هدية العارفين وأسماء المؤلفين وآثار المصنفين، دار
 باشا، المصدر نفسه، 1 447 / إسماعيل باشا، هدية العارفين وأسماء المؤلفين وآثار المصنفين، دار
 - ( . ) 1

<sup>8 -</sup> ابن الفرضي، نفسه، ص205 - 206.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> - القاضي عياض، المصدر نفسه، ص241- 242/ ابن فرحون المالكي، نفس المصدر معاضي عياض، المصدر نفسه، ج21. مخلوف، نفسه، ج21.

\* محمد بن محمد بن عبد الله بن أبي دليم (288- 372هـ/901- 983

عالما فقيها، زاهدا من أهل العلم الواسع، أول يأبى من الإسماع إلى أن توفي أصحابه، فجلس للناس قبل وفاته بثلاثة أعوام، فسمع منه علم كثير أو وكان لا يرى أن أن يسمّى طالب العلم فقيها حتى يكتهل ويكمل سنّه، ويقوى نظره، ويبرع في حفظ الرأي، ورواية الحديث ويتميّز فيه، ويعرف طبقات رجاله، ويحكم عقد الوثائق ويعرف عللها، ويطالع الاختلاف ويعرف مذاهب العلماء، والتفسير ومعاني القرآن، فحينئذ يستحق أن يسمّى فقيها، وإلا فاسم الطالب أليق به إلى أن يلحق بهذه الدرجة ودعاء الدّاعى له باسم الفقيه سخرية.

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين المري الإابيري أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين المري الإابيري (324-936هـ/936- 1008) أصله من العدوة من نفزة، وكان من الفقهاء الرّاسخين الرّاسخين في العلم، ومن أجل أهل وقته حفظا للرّأي ومعرفة باختلاف العلماء، قدم قرطبة سنة 378هـ/988 فسمع منه الناس، وقد جمع بين الحفظ والعلم، أخذا في المسائل، قائما بها 4 وكان صاحب تآليف منها:"

مشكلها " في ثلاثين جزءا، وكتاب " المنتخب في الأحكام"، الذي ظهرت منفعته وطار بالمشرق والمغرب ذكره، وكتاب " المهذب في اختصار شرح ابن مرزين " وغيرها من الكتب. 5

\* أبو الحسين علي بن سعيد بن أحمد الهواري الفاسي، قدم طليطلة سنة 1008هـ/1008 ، وكان من أهل الفقه، وممّا أثر عنه، قوله- نقلا- عن أبي زرعة 6: " عليكم بالفقه فإنّه كالتفاح الجبلي يطعم من سنته". 7

<sup>7</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 2 342- 343.

ر نفسه، ص36/ الحميدي، المصدر نفسه، ص45/ - در نفسه، ص36/ الحميدي، المصدر نفسه، ص45/

<sup>- 2</sup> ما ص 350/ عياض، المصدر نفسه، 350- 109.

<sup>3 -</sup> الحميدي، نفسه، ص63- 64/ نفسه، ص75- 76/ ابن بشكوال، نفسه، ص63- 384/ نفسه، ص63- 384/ ابن بشكوال، نفسه، ص63- 384/ نفسه، ص63- 384/

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن فرحون، نفسه، ص $^{265}$  -  $^{366}$  القاضي عياض، نفسه، ص $^{256}$  -  $^{266}$  الذهبي، سير أعلام النبلاء،  $^{4}$  -  $^{266}$  الذهبي،  $^{266}$  -  $^{266}$  الذهبي،  $^{266}$  -  $^{266}$  الذهبي،  $^{266}$  -  $^{266}$ 

أ- ابن الخطيب، الإحاطة، 3 ص133/ ابن خير الإشبيلي در، ص216 / البغدادي إسماعيل به المرجع، 10 إيضاح المكنون، 1 424/ الزركلي، المرجع نفسه، ج6 (227 عمر رضا كحالة ، نفس المرجع، 10 (229 محمد مخلوف، المرجع نفسه، ج2 (15-151).

 <sup>6 -</sup> هو أبو زرعة عبيد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ المخزومي بالولاء الرّ ازي: محدّث، حافظ، لـه مسامن الرّي، زار بغداد وحدّث بها، وتوفي بالرّي سنة 264هـ/878 .
 6 239.

أحمد بن الليث الأنسري القرطبي (من أعلام النصف الأول من 5هـ/11) ينسب إلى قرية أنسر، واصله من البربر1، اختصّ بابن اا و لاز مه طويلا، وكان حافظا للفقه متقدّما في المعر فة به. $^3$ 

\* أبو حفص عمر بن عبد الله بن ذكوان القرطبي ( 403هـ/1013 ) ينتمي إلى أسرة أل ذكوان، وذكر ابن حيّان في تاريخه الكبير، أنّ سليمان المستعين بالله أنهضه لأو"ل خلافته بقرطبة إلى خطة الوزارة، وصارت له بذلك منه خاصة. 4.

\* أبو عبد الله محمد بن عيسى المريني، قاضى تطيلة وصفه ابن حيّان بالفقه، 400هـ/1009 ، بظاهر قرطبة ".5

> \* أبو الأصبغ عيسي بن محمد بن عبد الله بن أبي زمنين المري ( 6. كان فقيها جليلا، نبيه ( 1010 كان فقيها 6.

\* أبو العبّاس أحمد بن على بن أحمد بن محمد بن عبد الله الربعي الباغاني 376هـ/986، وكان من أهل الحفظ ( 1011/هـ/401 )

بن حيّان أنّه ولد والعلم والذكاء والفهم، لا نظير له في الفقه على مذهب مالك<sup>7</sup> 9. 956/**-**\$345

 \* أبو عبد الرحمن يصلتن بن داود الأغماتي ( 371 ) 981/-872 982) دخل قرطبة طلبا للعلم، وسمع من ابن الفرضي وشيوخه، وجمع عظيمة، وقد أدركته منيته في جزيرة من جزائر السّاحل، وهو يعتزم الرّحيل إلى 10

<sup>2 -</sup> أبو عامر أحمد بن عبد الملك بن هاشم الإشبيلي المعروف بابن المكوي ( 401هـ/1010 ): كبير المفتين نفسه، 1 (303/الذهبي، سير

<sup>11</sup> .46

ابن عبد الملك المراكشي أبو عبد الله، الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، تحقيق محمد بن شريفة، ؛ .362 1 1 - بيروت ( . )

نفسه 5 2 447-448. /149 -148

عياض، المصدر نفسه، ص270.

بن الزبير أبو جعفر، صلة الصلة، تحقيق: عبد السلام الهراس- الشيخ سعيد أعراب، وزارة الأوقاف والشؤون  $^6$ الاسلامية، مطبعة فضد - محمدية- المملكة المغربية، 1414هـ- 1994 4 48/ بن الخطيب، ا .199

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ياقوت الحموي، معجم البلدان 1 259.

 <sup>8 -</sup> هي عند ياقوت الحموي: باغاية، والباغاني أو الباغايي نسبة إليها، وهي مدينة كبيرة بين مجانة وقسنطينة.

بشكوال، نفسه، 1 84- 85/ عبد القادر بوباية، نفس المرجع، 207.

<sup>10 -</sup> ابن الفرضى، المصدر نفسه، ص456.

\* حكم بن منذر بن سعيد : " كان من أهل العلم والفقه". 1

من هذه العيّنة من علماء البربر في مجال الفقه تستوقفنا ي:

- اختلاف المستوى مابين العلماء، بحيث وجدت فئة ذات مكانة عالية من العلم، بينما كانت الفئة الثانية ذات معرفة بسيطة بالفقه.
- لتي نقلتها إلينا المصادر لعدد من الفقهاء، حيث اكتفت بذكر شيوخهم دون التعريف برصيدهم العلمي، كما هو الحال بالنسبة لخلف بن يوسف بن نصر المغيلي، هم بالعلم عامّة دون توضيح التخصّص الذي نبغوا فيه، كعبد الله بن عبد الله الزّ. قد تذكرهم على أساس توليهم لخطة ما كالقضاء والوزارة، ولا تذكر أنّهم تلقوا علما، وينطبق هذا على عمر بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان.

)- القرآن وعلومه: أهل الأندلس القرآن باعتباره المعجزة الربّانية الخالدة، فضلا عن كونه منهجا للدنيا والدين، وأيقنوا أنّ الخيرية في الناس تدرك بتعلّم القرآن وتعليمه، فحفظته صدور الكثيرين منهم ولهجت بذكره ألسنتهم، ونقلوا ذلك إلى أبنائهم، ورسّخوه في نفوسهم، كما أقبلوا على جميع العلوم التي لها صلة به، كالتفسير وأسباب النزول والناسخ والمنسوخ وعلم القراءات، وكانت غايتهم الأساس فهم ما عليهم من ألفاظه ومعانيه، وتحبير أصواتهم بقراءته قراءة صحيحة، وفق أحكام ترتيله وتجويده من ثمّ التقرّب إلى الله بتلاوته، وقد في هذا العلم بالأندلس.

تی نحن بصدد دراستها نذکر منهم:

- \* أبو محمد سرواس بن حمّود الصنهاجي ( 391هـ/1001 ) الذي سكن طليطلة، وكان معل . 2
  - \* أبو ثابت فرج بن عيشون بن إسحاق بن عيشون السطي $^3$  ( 988هـ/999) مدينة استجة و بها إلى أن وافته منيته.  $^4$

<sup>.91</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 196.

<sup>518 7 . . : --&</sup>lt;sup>3</sup> صر الدين الدمشقى : نسبة إلى سط قبيلة من البربر 5 330.

<sup>-</sup> ابن الفرضي، المصدر نفسه، ص276/ الذهبي، تاريخ الإسلام، 27 187.

بن أبي دليم ( 372هـ/982 )

العالمين بالتفسير ومعانى القرآن. 1

\* وأبو سليمان عبد السلام بن السمح الموروري² الشافعي الهواري ( 387هـ/997 ) الذي أحكم قراءة القرآن على القرّاء، وروى كتبا كثيرة، وقرآ الناس عليه وأخذوا عنه.3

\* أبو القاسم سهل بن إبراهيم بن سهل بن نوح بن عبد الله بن خمار الأستجي \* 186ه/997 ) وهو

\* أحمد بن محمد بن القيسي ال ( 407هـ/1016 ) عالما بالقرآن، وقد أقرأ النّاس بإشبيلية زمانا، وكان من الذين أخرجتهم الفتنة من حيث تصدّر للإقراء في جامعها إلى 5.

\* أبو جعفر أحمد بن سليمان بن أحمد الكتامي ( 440 ـ 1048هـ/1048) يعرف بابن الرّبيع، وهو من أهل طنجة، سكن الأندلس، وكانت له رحلة إلى المشرق، أين أخذ القراءة عن أبي أحمد السّامري وغيره السّبة والمرية، وعمّ طويلا إلى أن قارب عين 6.

\* المقرئ أبو العبّاس أحمد بن علي بن أحمد بن عبد الله الرّبعي الباغاني ( 401هـ/1011) قدم إلى الأندلس سنة 376هـ/986 للإقراء بالمسجد الجامع بقرطبة، وكان في حفظه آية من آيات الله تعالى، وكان لا نظير له في علم القرآن قراءاته وإعرابه وأحكامه وناسخه ومنسوخه، وله كتاب حسن في أحكام القرآن نحا فيه نحوا حسنا.

<sup>-</sup> عياض، المصدر نفسه، ص108- 109.

الغرب الغرب في نسبة إلى كورة مورور التي تتصل بأحواز مدينة قرمونة، وهي من مدن قرطبة بين الغرب أحوار مدينة قرمونة، وهي من مدن قرطبة بين الغرب أحمد المصدر، ص564

<sup>3 -</sup> الفرضي، نفسه، ص233- 234/ ابن خير <sup>3</sup> - الفرضي، نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن الفرضي، نفسه، ص161/ الذهبي، المصدر نفسه، 27 140.

<sup>5-</sup> المصدر نفسه، 1 38.

<sup>6 -</sup> نفسه، 1 86.

نفسه، 1 84- 85/ بوباية عبد القادر، نفس المرجع، 207.

\* أبو عبد الله محمد بن عيسى بن أبي زمنين ( 399هـ/1008) في صنوف شتّي من العلوم، وكان حسن التأليف، ومن ذلك كتابه في تفسير ا و هو كتاب" مختصر تفسير ابن سلام للقر آن"

ابن حزم وقال \* سعید بن منذر بن سعید ( 1012هـ/1012 ) إِنّه: "

والملاحظة التي يمكن الخروج بها ممّا سبقت الإشارة إليه

في هذا المجال، هي تواضع مساهمة لبربر من حيث العدد في علم ا و هذا لا يعنى بطبيعة الحال أنّ اهتمام البربر بالقرآن كان أقلّ من اهتمامهم بسائر العلوم بب في ذلك يعود إلى أن الاهتمام بالقرآن الكريم كعلم قائم الشرعبة الأخري بذاته، كان تخصَّصا يأتي بعد حفظ الكتاب العزيز وتحصيل الفقه، والمعرفة بزاد من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلى جانب إجادة اللغة العربية نثرا ونظما وبلاغة، وقليلون هم الذين كانوا يتخصّصون في هذا العلم من حيث التفسير والإعراب ومعرفة القراءات بمختلف الروايات والناسخ والمنسوخ، وهذه درجة لا تدرك إلا بعد عناء شديد ولا يتوصر إليها إلا من اجتهد في طلب ذلك لسنوات طوال.

 علوم الحديث: تخصّص في هذا العلم عدد من أبناء البربر، ومن أهم الشخصيات نو" هت بها كتب التراجم خلال هذه الفترة:

 أبو محمد سرواس بن حمود الصنهاجي الذي حدّث ببلده طليطلة، عنه الصالي 1

.91 -90

القاضى عياض، المصدر نفسه، ص260/ ابن فرحون، المصدر نفسه، ص366/ الأدنه وي أحمد بن محمد، طبقات المفسّرين للداودي، تحقيق: سليمان بن صالح الخزي، مكتبة العلوم والحكم- السعودية، ط1، 1417هـ-1997م، ص93- 94/ السيوطي عبد الرحمن بن أبي بكر، طبقات المفسرين، تحقيق: على محمد عمر، مكتبة وهبة- القاهرة، ط1 1396هـ، ص104. 2

\* أبو محمد عبد الله بن سلام الصنهاجي القرطبي ( 402هـ/1011)، الذي روى عن أبي إبراهيم إسحاق بن إبراهيم وغيره، وحدّث عنه قاسم بن إبراهيم

\* أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن محمد الأصيلي ( 392هـ/1002 ) "! إلى معرفة الحديث "3، وزاد ابن فرحون على هذا

: " أنَّه كان من أعلم الناس بالحديث وأبصر هم بعلله ورجاله، وله "

حديث "، وهو خمسة أجزاء، وقد ولي قضاء سرقسطة، وقام بالشورى بقرطبة 4 حين وصفه الذهبي " بالحافظ الثبت العلامة "، وقال القاضي عياض: قال الدار قطني: " حدثني أبو محمد الأصيلي ولم أر مثله "، ويتوافق هذا الوصف مع وصف ابن حيّان الذي قال عنه: " كان فردا لا نظير له في زمانه". 6

بن محمد بن عبد الله بن أبي دليم، كان من أهل العلم الواسع، الكتبه، متفدّنا بروايته، ثقة مأمونا<sup>7</sup>، كما كان بارعا في رواية الحديث، مميّر رجاله.<sup>8</sup>

\* أبو ثابت فرج بن عيشون بن إسحاق بن عيشون السطي الذي حدّث وسمع منه ابن الفرضى كثيرا. 9

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين المري الإابيري الذي كان من كبار المحدّثين، وقد سمع الناس منه عند قدومه إلى قرطبة سنة همه الذي كان من كبار التأليف في كلّ فنّ، وله في علم الحديث كتاب" أصول الله منه عند من التأليف في كلّ فنّ، وله في علم الحديث كتاب" أصول الله منه عنه المديث كتاب المديث كتاب المديث كتاب المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث المديث كتاب المديث كتاب المديث كتاب المديث المديث المديث كتاب المديث ا

أ- ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 196 والصاحبان هما و جعفر بن ميمون وأبو إسحاق بن شنظير،
 وكانا معا كفرسي رهان في العناية الكاملة بالعلم والبحث على الرواية والتقييد لها، والضبط لمشكلها

نفسه: 1 33-33 1 88-88. 212 1 نفسه، 1 212.

<sup>3 -</sup> تاريخ علماء الأندلس، ص205.

<sup>2 -</sup> تاريخ علماء الاندلس، ص205. 4 الدرا المناه المناه علماء الاندلس

<sup>4 -</sup> الديباج المذهب، ص224- 225. 5 - 1024/3

 $<sup>^{6}</sup>$  - ترتیب المدارك، ص243.

<sup>7</sup> - ابن الفرضى، نفسه، ص361.

 $<sup>\</sup>frac{8}{2}$  - ابن فرحون، نفسه، ص350. عياض، نفسه، ص108- 109.

 $<sup>^{9}</sup>$  - نفسه، ص276/ الذهبي، المصدر نفسه 27 ...  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$  -  $^{10}$ 

\* بن سعيد بن أحمد الهواري الفاسي، قدم إلى طليطلة سنة \* 1008هـ/1008 ، وحدّث بها، وسمع منه الصاحبان وأبو عمر الطلمنكي وغير هم. 1

\* أبو القاسم سهل بن إبر اهيم بن سهل بن عبد الله بن خمار الاستجي، الذي كان عالما بمعانى الحديث. 2

\* أبو عمر أحمد بن خلف بن محمد بن فرتون المديوني الزاهد الراوية ( 987هـ/987 )، وهو من أهل مدينة الفرج، كان ثقة فيما رواه، وقد سمع منه الناس، وروى عنه الصاحبان.3

\* أبو عثمان سعيد بن عثمان بن أبي سعيد بن محمد بن سعيد بن عبد الله بن يوسف بن سعيد البربري القرطبي (فقد في وقعة قنتيش سنة 400هـ/1009) يعرف از، ويلقب بلحية الت وكانت له عناية بالحديث، ورواية عالية عن قاسم بن أصبغ وغيره، وكان

\* أبو الوليد رفاعة بن الفرج بن أحمد القرشي، المعروف بابن الصدّيني ( 1022هـ/1022 ) قرطبي، توفي وهو ابن تسعين سنة، وكان واسع الرواية. 5

\* أبو العبّاس الوليد بن بكر بن مخلد بن أبي زياد 6 السرقسطي (وفي بالدينور 392هـ/1002) وهو عالم فاضل، كانت له رحلة زار فيها إفريقية وبلاد المشرق، وقد أكثر السماع في بلده وفي الغربة، ولقي أكثر من ألف شيخ أمينا فيما روى، وألف في تجويز الإجازة كتابا سمّاه " الوجازة في

8 "

أ - ابن بشكوال، المصدر نفسه، ج2 ص342- 344/ ابن القاضي أبو العبّاس أحمد بن محمد المكا
 الاقتباس في ذكر من حلّ من الأعلام مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة- الرباط، 1974
 463-462

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه، ص161/ الذهبي، المصدر نفسه 27 140.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 22- 23/ الذهبي، نفسه، 26 605.

<sup>4 -</sup> نفسه، 1 182/ السيوطّي، بغية الوعاة، 1 585/ الصفدي، نفس المصدر 15. 151/ الذهبي، سير أعلام النبلاء، 17 205- 206/

<sup>5 -</sup> نفسه، 1 162/ الذهبي، تاريخ الإسلام، 28 318.

حميدي، نفس المصدر 350- 351/ نفسه، ج2 ميدي، نفس المصدر 350- 351/ 8 | 197 مر رضا كحالة، المرجع نفسه، ج13 ص 17/ بوزياني 8 | 197 معر رضا كحالة، المرجع نفسه، ج13 ص 17/ بوزياني الدراجي، القبائل الأمازيغية: أدوار هـا- مواطنهـا- أعيانهـا، دار الكتـاب العربـي- الجزائـر، ط2 2003 م 169.

\* أبو سليمان يعيش بن زغلل بن سعيد بن عبد الله الكزني البلوطي القرطبي 4هـ/10 ) هو ابن أخى القاضى منذر سعيد وقد روى عن عمّه، ووقع ذكره في فضائل منذر من جمع أبي عمر

\* أبو عبد الله بن عيسى المريني ( 400هـ/1009 ) استقضى على تطيلة، وقد وصفه ابن حيّان بالعلم، وكان له سماع للحديث.2

كان كثير الأحاديث، غريب الحكايات، حدّث عنه عبد الله بن عابد وأثنى عليه. $^3$ 

> \* أبو الحكم هشام بن جعفر بن عثمان المصحفى القرطبي جعفر بن عبد الله و طبقته.<sup>4</sup>

هذا ما أمكن معرفته من معلومات تتعلق بعلماء البربر خلال هذه الحق العلوم الدينية، أين كانت مشاركتهم فعّالة، لا سيما في الفقه حيث أصبحت التقاليد العلمية مرتبطة في بلاد الأندلس بتفضيله ومنحه درجة السّ

الدينية الأخرى، نتيجة للمكانة التي يتمتّع بها الفقيه في عيون المجتمع الأندلسي، فضلا عن الامتيازات التي كانوا يحصلون عليها من قبل الحكَّام كالفوز بإحدى الوظائف الإدارية الهامّة ومنها القضاء والإمامة والكتابة.

.2.3

اهتمّ البربر بهذا المجال منذ بداية مشاركتهم في الحركة العلمية، التي شهدتها العدوة الأندلسية في منتصف القرن 2هـ/8 از داد إقبالهم على ذلك

: ثمّة علاقة وطيدة كانت قائمة بين الكتابة الجيّدة والوظائف السامية، كخطة -( الكتابة في بلاط الخلافة، أو الكتابة لدى الوزراء والقضاة والعلماء، وكلِّ ذلك كان

.143 <sup>4</sup> - ابن الأبّار، نفسه، 4

<sup>.234</sup> 

عياض، المصدر نفسه، ص270.

 $<sup>^{3}</sup>$  - ابن بشكوال، نفسه،  $^{2}$  - 197 - 398.

يكسب صاحبه راتبا محترما، وقيمة عند الناس من العامّة والخاصّة، ومن أهمّ الشخصيات البربرية التي برزت في هذا الفن :

\* أبو عمر أحمد بن محمد بن درّاج القسطلي الصنهاجي البربري<sup>1</sup> ( 1030هـ/1030 ) كان من كتاب الإنشاء في أيام المنصور بن أبي عامر<sup>2</sup> النثر من النوع الخالص، ممثلا في قطع وصفية وبعض

وصايا على طرية ابن العميد، التي دخلت الأندلس أثناء عهد الخلافة، وأخذت تتضح في فترة الحجابة، بعد أن صار أدباء الأندلس يتمثلونها ومن أمثلة ذلك ما قاله ابن درّاج في إحدى رسائل الخليفة سليمان بن

\* جُمومه\* \* قبل حُفوله، أو أتعامى عن

نَظِرةٍ إلى مَيسرَةٌ. : [ البسيط]

3{ هُ اُنّهُ هُ اُنّهُ

وقد قلبتَ لهم ظهر الأمور، وميزت بين المعسور والميسور، فما وجدت أحسن بدءا، فيه لعباده، الذين أعمر هم أرضه، وسخَر لهم برّه وبحره، أن يمشوا في مناكبها ويأكلوا من رزقه، وحيث نتقلب ففي كرمك، وأين نامن ففي

<sup>-</sup> عي، جمهرة أنساب العرب، ص501- 502/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، ج1 49-48.

الحميدي، المصدر نفسه، ص113/ بن تغري بردى الأتابكي لنجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي – المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر ( ) 4 ص272- 273/ الذهبي: سير أعلام النبلاء، ج17 ص365 وفي تاريخ الإسلام، ج29 ص49- 51/ ابن خلكان، ص272- 273/ الذهبي: سير أعلام 13- 135/ الصفدي، المصدر نفسه، 8 36-36.

<sup>\* - :</sup> السهل من الأرض يستنقع فيه الماء. ابن سيّدة المرسي أبو الحسن علي بن إسماعيل، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 2000 3 433.

<sup>\* -</sup> البئر الكثيرة الماء، والجموم والجمّة وهو الاجتماع والكثرة. ابن منظور أبو الفضل جمال الدين محمد الإفريقي - بيروت، ط3 1414هـ- 1994 12 105- 106.

<sup>\* - :</sup> اللَّبن وفّي الحديث: أنّه نهي عن ذبح ذوا . نفسه، 4 279.

<sup>\* -</sup>الميسررة: السهوَّلة والغنى. وفي التنزيل: [وَإِن كَانَ دُو عُسُرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَى مَيْسَرَةً ]. البقرة، الآية: 280/ سيدة، نفسه، 8 874.

البيت الأول للحطيئة وقد تمثله. ابن عبد ربّه الأندلسي أحمد بن محمد، العقد الفريد، دار إحياء التراث العربي- بيروت 3 1420 5 259 5 280/ صبهاني أبو الفرج، ملحق الأغاني (أخبار أبي )، تحقيق: علي مهنا وسمير جابر (.) 2 178 180 .

وتدل هذه الطريقة في كتابة الرسائل على وقوة ابن درّاج في هذا الذي يعتبر مجاله بلا منافس.

\* عبد الله بن شعیب بن أبي شعیب ( 389 هو ابن شعیب بن أبی شعیب بن الملك بن إدریس الأوربی $^2$ ، وقد كان له خط حسن ونقل صالح. $^3$ 

\* أبو سليمان عبد السلام بن السمح بن نابل بن عبد الله بن يحيون بن حارث عبد الله بن عبد الله و الهواري، ذكره ابن الفرضي و هو أحد تلاميذه بقوله: "حسن الخط بديعه". 4

\* أبو عبد الله محمد بن أبي سليمان بن حارث المغيلي القسّام القرطبي، أ أحد العدول عند القضاة، ونال جاها عند السلطان، وقد كتب عنه. 5

\* سعيد بن عثمان بن أبي سعيد بن محمد بن سعيد البربري الذي كان كاتبا لابن يعلى. 6

)- : كان مذهب أهل الأندلس في التعليم يرى تقديم تعليم العربية والشعر على سائر العلوم، وقد ذكر ذلك القاضي أبو بكر بن العربي في كتاب رحلته، وقال لأنّ الشعر ديوان العرب<sup>7</sup> كما أنّ الحاجة إليه تدعو لمعرفة اللغة العربية والاستشهاد به في التفسير ومعاني السنّة ويستدلّ به أيضا على النسب والتاريخ وأيّام العرب.<sup>8</sup>

<sup>.37 1 -</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، ص233- 234.

 $<sup>^{5}</sup>$  - نفسه، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن بشكو آل، المصدر نفسه، 1 181.

مقدمة ابن خلدون، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس: خليل شحاذة، مراجعة: سهيل زكار،
 - بيروت،1421هـ- 2001 1 742/ وقد ورد هذا على لمان ابن عبّاس رضي الله عنه، قال: "
 الشعر ديوان العرب، هو أوّل علم العرب، فعليكم بشعر أهل الحجاز". علاء الدين على المتقى بن حسام الدين
 الهندي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق: محمود عمر الدمياطي، دار الكتب العلمية بيروت، ط1،
 1418هـ- 1998 3 347.

بن قدامة المقدسي أبو محمد لمغني في فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباتي، دار الفكر –
 بيروت 1 1405 10 176.

وكان السلف إذا أشكل عليهم لفظ من القرآن، الذي أنزله الله بلغتهم، رجعوا إلى ديوانهم، فالتمسوا معرفة ذلك مستشهدين بالبيت والبيتين، وربّما دعت الضرورة إلى أن يستفيض ذلك اللفظ وتكثر شواهده من الشعر. 1

وقد استقام لسان الكثيرين من أبناء البربر في الأندلس، فصار عربيا مبينا، نافسوا به بقية العناصر الأندلسية فأجادوا، ومن أبرز الأمثلة التي ظهرت منهم في ميدان الشعر بالأندلس خلال هذه الفترة:

\* الأديب الشاعر أبو عمر أحمد بن محمد بن درّاج القسطلي كان له ديوان ويعتبر من الشعراء المتقدمين $^2$  بل إنّ نجمه لمع في الشعر حتى أصبح عمدة  $^3$  وصاحب الصدّدارة في ديوان الندماء.

إنّه لم يكن بالأندلس أشعر من ابن درّاج لم أبعد

"، وقال أيضا: "لو لم يكن لنا من فحول الشعراء إلا أحمد بن در ّاج لما تأخّر عن شأو حبيب والمتنبي" ولم تكن شهرته تقتصر على المغرب وحده، بل تخطته لتبلغ أفاق المشرق، حيث ذكره الثعالبي : " صقع الأندلس كالمتنبي بصقع الشام، وهو من الشعراء الفحول، وكان يجيد ما ينظم ويقول، ثم ساق له بعض أشعاره". 5

وكان أوّل اتصاله بالمنصور بن أبي عامر بقصيدة شكّك حسّاده أن تكون من نظمه، فاستدعاه المنصور واختبره باختياره لموضوع القصيدة، وعندئذ ارتجل ابن صيدة طويلة عدد أبياتها بيتا [ من البسيط التام ]، مطلعها:

, <u>1</u>0

ثمّ يمضي مدافعا عن نفسه، ويردّ على حسّاده بقوله:

يَ هُ هَ في يَـيْهِ

•

الزركشي أبو عبد الله محمد بن بهادر بن عبد الله، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم الزركشي - بيروت 1391هـ 294.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن دحية الكلبي، المطرب من أشعار أهل المغرب، ضبط وشرح صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا - بيروت، ط1 (1429هـ - 2008)

الذهبي، سير أعلام النبلاء، 17 365/ وفي تاريخ الإسلام، 29 45- 51/ نفسه، 4 272- 273.

<sup>4 -</sup> الحميدي، المصدر نفسه 116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - يتيمة الدهر، 2 119.

قي خُيْ يلَ 1 \* يالٍ \*

ولقد كان ابن درّاج حاضرا في معظم غزوات المنصور كشاهد عيان على الوقائع، التي وصفها ومدح فيها ابن أبي عامر، ومن ذلك ما نظمه في تهنئته بانتصاره في غزوة شنت ياقب<sup>2</sup>، في قصيدة من الاثين بيتا [من المتقارب] مطلعها: هُ

ڊ<u>َ</u> ۾

إلى قوله:

يَ هَ يَ يِنَ هِ يَ الْهِ يُهَ ايَـَ يْ يْ يْ 3

وساق له الشيخ أبو عبد الله محمد بن الكتّاني، الكثير من الأبيات في مواضيع مختلفة، منها ما ورد في باب الدولة والعلم والصحيفة، وفيها : [ من الطويل ]

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين النفزي لسان وبيان تصغي إليه الأفئدة، يقرض الشَعر ويجوّد صوغه، وكثيرا ما يدخل أشعاره في تواليفه فيحسّنها به، وقد ألف كتاب النصائح المنظومة من

<sup>\* -</sup> الماء اليسير. ابن سيّدة، نفس المصدر، 2 490/ الإفريقي 2 525.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شنت ياقب: كنيسة معظمة ياليها قد بناها رجل من حواريي عيسى عليه السلام اسمه يعقوب وإليه نسبت وهي في أقصى غليسية. أبو عبد الله محمد بن أبي بكر الزهري، كتاب الجعرافية، تحقيق: محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية- الإسلامي للطباعة- الجيزة، (د.ت)، ص105-106/ ابن خلدون، المصدر نفسه، 4 231/ 5 256/ الحميري: هي ثغور ماردة، نفس 148.

ديوان ابن در  $^{\circ}$ اج، ص388- 392.

وله شعر كثير جدًا حسن في الزّهد والحِكم والمواعظ والرّقائق، ومنه قوله: [ من البسيط ]<sup>1</sup>

ا يُ ينِ يَ أيْ ينَ هُ أدْ \* ى رُهُدَ <sup>2</sup> ھ اھُ

(989/-4378)

\* خلف بن سليمان بن عمرون البزاز الصنهاجي و هو مولى إنعام لبني أميّة ، ذكره ابن الفرضي فقال: "كان شاعرا ، وقد ولى قضاء شذونة والجزيرة.3

\* جعفر بن عثمان المصحفي ( 372هـ/982 )، الذي أدرك بداية العهد وقد كانت أيّامه كلها مجد وسعد في العهد السّابق فانقلبت معيشة ألقى به المنصور في المطبق، وظل يستجديه ويستعطفه، إلا أنّ ذلك لم يجد نفعا، ولمّا تبقّ من دنو "أجله، واجه الموقف برباطة جأش، فقال في ذلك:

1

\* أبو العاصى حكم بن منذر بن سعيد البلوطي ( 420هـ/1029 ) وهو ولد منذر بن سعيد، وقد كان من أهل البراعة في الشعر، ومن قوله: [ من الطويل]

> ین اهِيهِ

عياض، نفس المصدر 259- 261/ ابن الخطيب، /366 -365

<sup>،</sup> إيضاح المكنون، 1 424. 132- 133/ البغدادي إسماعيل : جمع طبق، والطبق هو غطاء كلّ شيء. ابن سيّدة لمصدر نفسه، 6 .291

 $<sup>^{3}</sup>$  - تاريخ علماء الأند 118/ السيوطي، .554 .44-43 4 /267

\* أبو بكر محمد بن هشام بن محمد بن عثمان المصحفي \* أبو بكر محمد بن هشام بن محمد بن عثمان المصحفي \* أبو بكر محمد بن اشتهر به شعار الجاهلية، التي كان يقربها على جدّه بحضرة صاعد بن الحسين، فيطرق لسماعها منه. 2

\* أبو العبّاس الوليدبن بكر بن مخلد الغمري الأندلسي، وكان هذا الرجل في الزّهد

[ ]

ا يَ ا هُ هُ يُ يُ يب ُ يلُ

آیَ

)- النحو وفقه اللغة وعلم المعاني، ومن أهم البربر الذين برزوا في هذا المجال خلال العهد العامري وعهد الفتنة إلى زوال ملك بني أمية

\* خلف بن سليمان بن عمرون البزاز الصنهاجي الاستجي، الذي قال ابن إنه: " كان نحويا لغويا". 4

\* أبو محمد عبد الله بن شعيب بن أبي شعيب وقد تقدّم ذكر أبيه، وكان ولده هذا شيخا أديبا، له بصر باللغة العربية. 5

\* أبو سليمان عبد السلام بن السمح الموروري الهواري
كتبا كثيرة منها كتاب" "، من تأليف أبي عمر محمد بن عبد الواحد
مطرّز الزّاهد، وكانت روايته لهذا الكتاب لوالد أبى بكر المصحفى، سنة

- نفسه، 1 135.

.307 -306 1 - 2

.113 -112 63 -3

 $^{4}$  - تاريخ علماء الأندلس، ص 118/ السيوطي، المصدر نفسه  $^{4}$ 

<sup>5</sup> ـ نفسه، ص 203.

379هـ/989 بالمدينة الزهراء 1، وقد قرأ عليه ابن الفرضي كتب اللغة، ومنها نوادر علي بن عبد العزيز، التي ذكر أنها لم تكن عند أحد من شيوخه سواه.  $^{2}$ 

\* أبو القاسم سهل بن إبراهيم بن سهل البربري الـ

ر عبد الله بن عبد الله الزجّالي، الذي وصفته كتب التراجم بالخيرية

\* محمد أبو عبد الله بن عبد الله بن عيسى بن أبى زمنين كان متفننا في

\* أبو عثمان سعيد بن عثمان البربري اللغوي المعروف بابن القزاز الملقب بلحية الذبل له كتاب في الردّ على صاعد بن الحسن اللغوي البغدادي، وكان حافظا للُّغة العربية، حسن القيام بها، ضابطا لكتبه، متقنا في نقله، وكان من أجلَّ أصحاب أبى على البغدادي، ومن طريقه صدّ

\* أبو عثمان سعيد بن منذر بن سعيد البلوطي ( 403هـ/1013 )، هو أحد قاضى الجماعة منذر بن سعيد، كان خطيبا بليغا، ذكيّا نبيلا. 7

\* فضل الله صهر القاضي منذر بن سعيد: من أعلام النصف الثاني من القرن 4هـ/10 وهو زوج بنته وابن عمّه، وقد روى عن صهره القاضي منذر، كتاب" العين" للخليل وغيره، أخذ الأدب عن محمد بن مضاء الأديب. 8

د بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان، وكان أطلق من أخيه أبى العبّاس لسانا، وله طبع في حسن الإيراد والامتناع، لكنَّه كان دونه في العلم، يختصّ

/398 -397

عياض،

<sup>.319</sup> 

نفسه، ص233- 234.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفسه، ص161/ الذهبي، تاريخ الإسلام، 27 .140

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن الفرضى، نفسه، ص $^{196}$  - 197 - 197 .182 عياض،

 $<sup>^{6}</sup>$  - ابن بشكوال، المصدر نفسه،  $^{6}$ .585 180- 182/ السيوطي، المصدر نفسه 1

<sup>.184</sup> نفسه، 1

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - نفسه، 2 .369 <sup>9</sup> - نفسه، 2

نفسه، ص256- 257.

\* أبو عمر أحمد بن عبد العزيز بن فرج بن أبي الحباب النحوي القرطبي ( 400هـ/1009 ) روى عنه القاضي أبو عمر بن الحذاء، وقال:"

من جلة شيوخ الأدب، عالما باللغة، حافظا ضابطا لها"، أمّا ابن حيّان فقد قال عنه: "

نا في ضروب علم اللسان، إذا فاوهته في ذلك وجدته يقظا عالما، حافظا صحيح الرواية، جيّد الضبط لكتبه متّقد الذهن، شديد الحفظ للغة، بصيرا بالعربية، حسن الإيراد لما يحمله، وهو كان معلم المظفر عبد الملك ابن أبي عامر". 1

\* أبو العاصي حكم بن منذر ببن سعيد بن عبد الله بن عبد الرحمن بن القبن عبد الله بن نجيح القرطبي كان من أهل المعرفة والذكاء، متقد الذهن، طود علم في الأدب لا يجارى. 2

\* أبو عبد الملك مروان بن أحمد بن عبد العزيز بن أبي الحباب القرطبي ( 1014هـ/1011 ) وهو ولد أبي عمر بن أبي الحباب النحوي، وكان أديبا نحويًا، يعلم بالعربي .3

\* أبو الأصبغ عبد العزيز بن أحمد بن أبي الحباب ( 411هـ/1020) هو ، روى عن أبيه كثيرا من روايته، لكنه لم يكن

ضابطا لها.4

\* حمد بن فضل الله بن سعيد القرطبي، وهو ابن أخي القاضي منذر بن سعيد، وقد علم بالعربية، وأخذ كتب ابن مسرة الجبلي، هو وابنا عمّه حكم وسعيد ابنا منذر، وهما ممّن ولد بعده بمدّة. 5

مِمّا تقدّم يتضح لنا أنّ بعض علماء البربر كان لهم في مجال حيث ديث أدباء عصرهم من

اهتمام متنوع بالشعر، فمنهم من أحسن نظمه، ومنهم من نظمه، ومنهم من نظمه ونبغ فيه وذاع صيته مغربا ومشرقا، بينما اختص آخرون بشرحه ونقده، ويأتى

ا - الخشني محمد بن حارث، أخبار الفقهاء والمحدّثين، دراسة وتحقيق: ماريا لويس أبيلا ولويس مولينا، المجلس - الخشني محمد بن حارث، أخبار الفقهاء والمحدّثين، دراسة وتحقيق: ماريا لويس أبيلا ولويس مولينا، المجلس - مدريد، 1992 - 67 - 88/ نفسه، 1 33-32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، 1 35

<sup>.478 2</sup> نفسه، <sub>-</sub>3

<sup>.304 1 - 5</sup> 

على رأس هؤلاء ابن درّاج القسطلي، الذي جمع بين كلّ ذلك، كما برزت طائفة من اللغويين فنالت شرف الخدمة لدى المنصور بن أبي عام، وكان منهم عمر أحمد معلما للمظفر عبد الملك ابن أبي عامر في

## 3.3 العلوم العقلية:

كانت مساهمة البربر في هذه العلوم تعدّ على الأصابع، مقارنة بمشاركتهم في العلوم النقلية، التي كان لهم فيها حظ ونصيب لا يستهان به، ومن بين المشتغلين بعلم : أبو القاسم سهل بن إبراهيم بن سهل بن نوح بن خمار الاستجي، الذي كان أبو القاسم سهل بن محمد بن عبد الرّحمن بن نهيك الهواري الأشوني الذي كانت فنون الحساب أغلب عليه من مشاركته في غيره من العلوم²، وقد كانت ولادته كانت فنون الحساب أغلب عليه من مشاركته في غيره من العلوم²، وقد كانت ولادته من مادرك بذلك العهد العامري والفتنة وكان له من العمر وأربعين من عند زوال الخلافة الأموية بالأندلس سنة 422هـ/1031 .

#### .4.3

حملت المصادر أسماء بعض الشخصيات البربرية، التي كانت لها اهتمامات : التاريخ ( ) فلسفة، والكلام، خلال هذه الفترة، ومن مشاهير الإخباريين البربر في الأندلس آنذاك:

محمد بن عبد الله بن أبي زمنين الذي كان متصرّفا في الأخبار 3، وأبو عمر أحمد بن عبد العزيز بن فرج بن أبي الحباب، الذي كان عالما بالأخبار، حافظا ضابطا لها4، وكان لأبي حاتم محمد بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان علم بالخبر 5، أمّا أبو محمد عبد الله بن إبراهيم الأصيلي،

كما اشتهر في الكلام حكم بن منذر بن سعيد، الذي كان رأس المعتزلة بالأندلس وكبير هم وأستاذهم ومتكلمهم وناسكهم، وكان أخوه عبد الملك بن منذر متهم

<sup>1 - 1</sup> م. ص161/ الذهبي، المصدر نفسه 27 - 140 - 1

<sup>.363 2</sup> نفسه، - 2

<sup>·</sup> عياض، المصدر نفسه، ص260. - عياض، المصدر نفسه، ص260.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 32- 33.

<sup>-</sup> عياض، نفسه، ص257. - فسه، ص205.

بهذا المذهب أيضا أصد أعدمه المنصور بن أبي عامر بسبب مساهمته في الحركة التي دعت إلى تولية عبد الرحمن بن عبيد الله الناصر ابن عم هشام، ولعل مسألة إعدامه لا تعود إلى تزعمه للفتنة بقدر ما تعود إلى كونه معتزليا، واستغل المنصور هذا العامل لصالحه، بعد ما تبين له أنّ مسألة إعدامه لن تثير ردود فعل سلبية على اعتبار كره أهل الأندلس الشديد للمعتزلة.

واهتم بالفلسفة والمنطق وتقدّم فيهما: عبد الرحمن بن إسماعيل بن زيد المعروف بالإقليدسي، وهو من أسرة بني ذكوان المعروفة، وله تأليف مشهور في اختصار الكتب الثمانية المنطقية، وقد رحل باتجاه المشرق على عهد الحاجب المنصور بن أبي عامر وتوفى هناك 3

وخلاصة القول، أنّ مشاركة البربر الفكرية شملت كلّ الفروع العلمية في الأندلس خلال هذه الفترة، وكانت هيمنة الفقه خاصة والعلوم الدينية عامّة على سائر اهتماماتهم العلمية، وتلتها الأداب واللغة بمساهمة معتبرة، بينما كانت مشاركتهم ضعيفة في العلوم العقلية والعلوم الأخرى، وكانت تلك السّمة تخصّ جميع عناصر المجتمع الأندلسي بدون استثناء وليس البربر فحسب، إلا أنّ اللافت للنظر هو تلك المشاركة النوعية للبربر التي حجبت النقص المسجّل على مستوى الكمّ.

<sup>.91 -</sup>

<sup>-</sup> خليل إبراهيم السامرا - خليل إبراهيم السامرا

<sup>3 -</sup> صَاعَدُ الْأَنْدَلْسِي، نَفْسِ المصدر 89 - 90/ زهير حميدان، أعلام الحضارة العربية الإسلامية في العلوم الأساسية والتطبيقية، منشورات وزارة الثقافة - 1996 5 - 254.



ظهرت بوادر الاستقلال عن السلطة المركزية بالأندلس بشكل واضح مع ظهور فتنة نهاية القرن 5هـ/11 حيث برزت إلى الوجود أوائل دول الطوائف لتتسع بعد ذلك بسنوات معدودات دائرة الانفصال، التي أدّت إلى تفكك دولة الخلافة وانقسامها إلى وحدات متعدّدة، على أساس عرقي ( - - ) عن بعضها، ومتناحرة فيما بينها، أصطلح على تسميتها بممالك أو دول الطوائف.

وقد وثب على السلطة في هذه الدويلات أشخاص سبق لهم أن مارسوا وظائف سامية في العهد السابق، كخطة الوزارة أو قيادة الجيش أو منصب شيخ القضاة من أولئك الذين جمعوا بين المال والحسب، فأبو حزم بن جهور على سبيل المثال كان أغنى الناس بقرطبة، فضلا عن شغله لمنصب القضاء بها، الأمر الذي أهله لأن يصبح رئيسا لمجلس الشورى في حكومة الجماعة، كما كان بنو عبّاد يملكون ثلث أراضي إشبيلية، وعلى هؤلاء وقع الاختيار لتسيير شؤون الإما ... 3.

ورغم وجود الخلافة التي أصبحت جدّ محلية، لا يتعدّى أثرها قرطبة وضواحيها، فقد تتابعت ظاهرة قيام الدويلات بكلّ أنحاء الأندلس، وبقيت هذه الأخيرة تدين بالولاء الرسمي لسلطة قرطبة، ولم يتخذ استقلالها الطابع المحلي

إلا بعد سقوط الخلافة الأموية نهائيا سنة 422هـ/1031م، وقيام بني جهور بأمر 422 من دويلات الطوائف على هذا العهد بالأندلس.

لى النقيض من التفكك السياسي الذي حلّ بالأندلس في زمن الطوائف فقد نشطت الحركة العلمية، وحفلت بغزارة الإنتاج الفكري، حيث برزت المؤلفات في كلّ

ولنا أن نتساءل عن العوامل التي ساعدت على هذا النبوغ العلمي ، في ظلّ هذه الازدواجية والمفارقة العجيبة بين التقهقر السياسي والازدهار الفكري.

أ - فقد قامت على سبيل المثال دولة بني القاسم في البونت سنة 400هـ/1009م، ودولة بني خزرون في أركش
 أ 402هـ/1011م، ودولة بني رزين في السهلة في نفس السنة، ثم دولة بني زيري بغرناطة سنة السنة، ثم دولة بني زيري بغرناطة سنة 1012هـ/1012 . المستشرق زامباور، معجم الأنساب والأسرات الحاكمة في التاريخ الإسلامي، أخرجه الدكتور - بيروت، 1400هـ/180 .
 أ 1980هـ/1002 .

 <sup>2 -</sup> Bartolomé Bennassar, op, cit ,Tome1,p106.
 1993 - الجي، محاضرات في الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، منشورات زرياب 9

### 1. عوامل ازدهار الحركة العلمية في عصر الطوائف:

كثيرة هي العوامل التي أعطت للحركة العلمية في هذا العهد دفعا قويا، حتى وصل تطور المعرفة بالأندلس إلى قمّته في القرن 5هـ/11 وأبرز هذه العوامل:

# 1.1. الميراث الثقافي المشرقي والتأسيس لحركة فكرية أندلسية محلّية:

تأثرت الأنداس بمختلف المعرفة الوافدة من المشرق، لاسيما على عهدي الخليفتين عبد الرحمن الناصر وابنه الحكم المستنصر، وهو ما ساعدها على إنتاج حركة ثقافية وفكرية ذاتية أسست من خلالها لمعرفة أندلسية أصيلة بخصوصياتها، وبطابعها المحلى خلال القرن 5ه/11

1

خلال هذا العصر وصلوا إلى ما يؤهلهم لترك التقليد المعرفي المشرقي، ولا يعني هذا الذي قاموا به إحداث قطيعة مع جذور هم الثقافية والحضارية، بل هو إثبات للذات وافتخار بما وصلوا إليه من نضج ونبوغ وإنتاج مستقل، عبّروا عنه بوعي جماعي في شكل حركة شمولية ، تجسّدت في أعمال ابن بسّام من خلال مؤلفه " الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة "، الذي سجّل فيه أشعار معاصريه من الشعراء، وأروع ما جادت به قرائح الأدباء من نثر في الأندل هذا المنحى ألف ابن حيّان- باعتباره مؤرّخا وشاهدا على عصر الطوائف- كتابه الرّائع " تين "، الذي أشاد به المستشرقون، واعتبروا صاحبه أعظم مؤرّخ عما يمكن أن نذكر شخصية الجغرافي أبي عبيد البكري التي برزت في مؤلفه " "، حيث وصف فيه جغرافية الأندلس والممالك المسيحية وصفا دقيقا، جعل كتابته تتميز بقيمة ثقافية كبيرة، ولعل أهم ما يجب التنويه به من افتخار الأندلسيين ببلدهم وثقافتهم تلك الرسائل التي تحدّثت عن تفوّقهم، وأبرزها افتخار الأندلسيين ببلدهم وثقافتهم تلك الرسائل التي تحدّثت عن تفوّقهم، وأبرزها افتخار الأندلسيين ببلدهم وثقافتهم تلك الرسائل التي تحدّثت عن تفوّقهم، وأبرزها

حومن هؤلاء المستشرقين: سانشيس البورنوث بونس بويكيس. أمحمد بن عبود، المرجع نفسه، ص49- 50 الهامش 62.

<sup>1987 -</sup> امحمد بن عبود، مباحث في التاريخ الأندلسي ومصادره، منشورات عكاظ، تطوان، 1987 M'hammad Benaboud, L'Historiographie D'Al-Andalus Durant La Période Des Etats-Taifas, In .220 Revus de L'Occident Musulman et de la Mediterranée, Numero 40, 1985, pp123-141..

<sup>.179-156 3 -3</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، 3 3 - 222-186.

# 2.1. ظاهرتاتفر ق علماء قرطبة وكتبها على أصقاع الأندلس:

سبق الحديث هما في الفصل السابق كنتيجة من نتائج فتنة القرن 5هـ/11 حيث ستساهم هاتين الظاهرتين رفقة عوامل أخرى في دفع الحركة العلمية في سائر مدن الأندلس على عهد ملوك الطوائف.1

# 3.1. رفع الحظر عن الدراسات القديمة:

لا يختلف اثنان حول مسألة التطور الذي عرفته الدراسات الفلسفية في زمن ان ما انتكست وغيبت، لتوضع في دائرة

العلوم المحظورة في زمن المنصور بن أبي عامر، الذي تصرّف بشأنها وفق تقتضيه المصلحة السياسية، فأرضى الفقهاء والعامّة ليثبّت سلطانه، ويؤمّن دولته من كلّ معارضة قد تصيبها في الصميم.

ولمّا كانت الفتنة التي أعقبت زوال الوجود العامري وظهور دول الطوائف، ارتفع الحجر عن العلوم القديمة، ويعزى فضل معرفتنا لذلك إلى القاضي صاعد "، الذي عايش هذه الفترة، وتعرّف

العديد من علمائها، فه ينقل إلينا صورة حية عن هذه المرحلة الانتقالية وصفه لخراب مكتبة الحكم بقوله: "وانتشرت تلك الكتب بأقطار الأندلس، ووجد في خلالها أعلاق من العلوم القديمة، وكانت أفلتت من أيدي الممتحنين بخزانة الحكم أيام المنصور بن أبي عامر، وأظهر أيضا كلّ م كان عنده من الرّعير رغبة في أمنها ما كان لده، فلم تزل الرّغبة ترتفع من حينئذ في طلب العلم القديم شيئا فشيئا رقيلا قليلا إلى وقتنا هذا، فالحال بحمد الله تعالى أفضل ما

كانت بالأندلس في إباحة تلك العلوم والأعراض عن تحجير طلبها ".2

ويدلّ هذا النّص على شيء من التسامح فسح المجال لحرّية التفكير، إلا أنّ الخطر الأجنبي كان يمثل العقبة في وجه هذه الحرّية، ويمكن أن أهذا في قوله: " أنّ زهد الملوك في هذه العلوم وغيرها، واشتغال الخواطر بما دهم التغور

88 -

.89-88

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر: <sup>1</sup>

المشركين عاما ، أطرافها . قلل طلاب العلم وصير هم أفرادا بالأندلس

ويفهم ممّا تقدّم أنّ نسبة الإقبال على هذه العلوم، كانت ذات علاقة بالاستقرار السياسي والأمني للمنطقة، ذلك أنّ السياسي والأمني للمنطقة، ذلك أنّ

طليطلة وسرقسطة

1 "

كما يمكن أن نلحظ بوضوح هذا التسامح في كثرة عدد المشتغلين بهذه العلوم خلال عصر الطوائف، ومن أهم الأسماء اللامعة التي برزت في هذا المجال:

أبو الحسن علي بن محمد بن سيّدة المرسي  $^2$  ( 458–1066) اهتم بعلم المنطق اهتماما طويلا، وألف فيه تأليفا كثيرا، ذهب فيه مذهب متى بن يونس $^3$ .

وابن السيّد البطليوسي عبد الله بن محمد (444-521هـ/1052 ) " الحدائق في المطالب الفلسفية العالية العويصة " وعنه

قال أسين بلاسيوس: " له لا يمكن اعتباره مجر "د كتاب سهل الاستعمال، يعين جمهور غير المتخصر صين في الفلسفة على معرفة المبادئ الفلسفية، بل له أهمية أخرى تكمن في أنه يعرض علينا صورة صادقة إلى حد كبير للحالة التي كانت عليها المعارف الفلسفية في إسبانيا الإسلامية في الفترة التي ألف فيها، فضلا عن نقله لفقرات بنصها من محاورة تيماوس لأفلاطون، وعلاوة على ذلك فإنه يعتبر أوّل محاولة للتوفيق بين الشريعة الإسلامية والفكر اليوناني "4.

 $<sup>^{1}</sup>$  - صاعد، المصدر نفسه، 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن خير، نفس المصدر، ص 317/ الصفدي صلاح الدين خليل بن أيبك، مختصر كتاب نكت الهميان في نكت العميان، اختصره عبد الإله بن عثمان الشايع، قرأه وقدمه عبد العزيز بن محمد السدحان، دار الصميعي للنشر والتوزيع – الرياض، ط1 1420هـ- 1999.

<sup>-</sup> نفسه، ص99/ السيوطي، بغية الوعاة، 2 143/ 3 3 3 3 - نفسه، ص99/ السيوطي، بغية الوعاة، 2 143/ بن كثير البداية والنهاية، – بيروت ( . ) 12 95/ 50/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 36/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار وآخرين - 4 30/ كارل بروكلمان، تاريخ الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم النجار الأدب العربي، تعريب: عبد الحليم الأدب العرب ا

<sup>730</sup> كارن بروكمان، تاريخ الآلب العربي، تعريب. -( . ) 5 351. <sup>4</sup> - بالنثيا، نفس المرجع، ص334-335.

وقد خصتص ابن السيد هذا الكتاب للإجابة عن سبع مسائل منها قول الحكماء: إنّ صفات الباري تعالى لا يصحّ أن يوصف بها إلا عن طريق السلب، وقولهم:

لا يعرف إلا نفسه. وما البرهان على بقاء النفس الذ

وكان أبو الوليد هشام بن هشام بن خالد الكناني المعروف بابن الوقشي الطليطلي "من أهل الفكر الصحيح والنظر الناقد والتحقق بصناعة الهندسة والمنطق" 2، ويعود الفضل لأبي الحكم عمرو بن عبد الرحمن بن أحمد بن علي الكرماني القرطبي ( 458هـ/1066 ) في إدخال رسائل" إخوان الصنا" "

كما كان أبو عثمان سعيد بن فتحون بن مكرم المعروف بالحمّ

من المتحققين بعلم الهندسة والمنطق والموسيقى، متصرّفا في سائر علوم الفلسفة، وله رسالة حسنة في المدخل إلى علوم الفلسفة سمّاها "شجرة الحكمة" وعن هذه الرسالة قال أبو محمد علي بن حزم الظاهري: " وأمّا الفلسفة فإنّي رأيت فيها رسائل مجموعة، وعيونا مؤلّفة لسعيد بن فتحون السرقسطي المعروف بالحمّار دالة على تمكّنه هذه الصناعة ".6

، وكان من أشد الناس اهتماما به في عصره،

وتحمّل في سبيل ذلك اتهام الفقهاء له بقراءة كتب تؤدي إلى الإلحاد، وألف كتبا في مراتب العلوم والمنطق، ضاعت معظمها ولم يبق منها إلا القليل، بسبب إحراق كتبه بأمر من المعتضد ملك إشبيلية، الذي أرضى فقهاء المالكية وعلى رأسهم أبو الوليد

2 - ه، ص96/ ألبير حبيب مطلق، الحركة اللغوية في الأندلس منذ الفتح العربي حتى نهاية المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، 1967 - 269.

ا - ابن السيّد البطليوسي ، الحدائق في المطالب العالية الفلسفية العويصة، تحقيق: محمد رضوان الدّاية، - ابن السيّد البطليوسي - 1 1408هـ- 1988.

<sup>3-</sup> نفسه، ص92/إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين دار الثقافة-بيروت، ط6 1981 57.

 <sup>4 -</sup> بالنثيا، المصدر نفسه، ص17/ سعد إسماعيل شلبي، البيئة الأندلسية وأثر ها في الشعر عصر ملوك الطوائف
 دار نهضة مصر للطبع والنشر- القاهرة، ( . ) 46.

 $<sup>^{5}</sup>$  - صاعد، نفسه، ص90

<sup>6-</sup> المصدر نفسه، ج3 175/ ابن حزم وابن سعيد والشقندي، فضائل الأندلس وأهلها، تحقيق: الدين المنجد، دار الكتاب الجديد 1 1968 18.

الباجي، فلم يكن تصر فه هذا اضطهادا علميا لابن حزم كفيلسوف بقدر ما هو اضطهاد سياسي 1.

وقد ألف في المنطق كتابه " التقريب لحدّ المنطق والمدخل إليه بالألفاظ العامية والأمثلة الفقهية " ردّ فيه على من أنكروا المنطق والعلوم الفلسفية، حيث : " ولقد رأيت طوائف من الخاسرين شاهدتهم أيّام عنفوان طلبنا، وقبل تمكن قوانا في المعارف، وأوّل مداخلتنا صنوفا من ذوي الأراء المختلفة، كانوا يقطعون بظنونهم الفاسدة من غير يقين أنتجه بحث موثوق به، على أنّ الفلسفة وحدود المنطق منافية للشريعة "2 عدم تنافي الفلسفة مع الشريعة، أكّد على أنّ المنطق منها للشريعة وتصحيحها.

" الأخلاق والسّير في مداواة النفوس"، وفيه مسحة فلسفية،

حيث دو"ن فيه ملاحظات أو اعترافات تتصل بسيرة حياته بقصد التعليم والتربية، وأ أورد ذلك بأسلوب وعظي حكمي تعرّض فيه لرذائل النفس وأخلاق البشر3

" من جالس النّاس لم يعدم همّا يؤلم نفسه، الما يندم عليه في

معاده، وغيظا ينض ه، وذلاً ينكس همّته، فما الظن بعد بمن خالطهم وداخلهم ؟ مة في الانفراد عنهم، ولكن اجعلهم كالنار تدفأ بها ولا

تخالطها لبلة ".4

وقد تسرّبت الفلسفة إلى علوم أخرى وجدت في ثناياها ومنها التصوّف، الذي كان في الأندلس مزيجا من تعاليم الإسلام وتعاليم الأفلاطونية الحديثة<sup>5</sup>، وسيظهر ويتجلّى بوضوح الاتجاه الفلسفي في الشعر

ومن هنا شاعت الفلسفة بين خواص العلماء والمفكرين، ومن تتلمذوا على أيديهم وأخذوا عنهم، وما تركوه لنا من إنتاج فلسفي يؤكّد بما لا يدع مجالا للشكّ أنّ الفلسفة كانت تعيش أحسن أيّامها في الأندلس على عصر ملوك الطوائف.

# 4.1. التنافس بين ملوك الطوائف في اجتذاب العلماء والأدباء إلى بلاطاتهم:

<sup>3</sup> - أحمد أمين، نفس المرجع، 3 193.

\_

 $<sup>\</sup>frac{1}{2}$  - سعد إسماعيل شلبي، المرجع نفسه، ص48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن حُزم، رسائل ابن حزم الأندلسي، تحقيق: إحسان عبّاس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت، ط1 1980 1 116-115.

<sup>3 -</sup> بالنثيا، المرجع نفسه، ص217-218.

 $<sup>\</sup>frac{4}{2}$  - ابن حزم، نفسه، 1 348.

إنّ المتأمّل لمجريات الأحداث في عصر الطوائف يدرك حقيقة مفادها اتساع راع، الذي انتقل من صراع سياسي وعسكري إلى صراع حضاري فكري، وكان الهدف من وراء ذلك طلب الشهرة والتميّز والعظمة والأبّهة لكلّ ملك على ئه من الملوك.

وبالعودة إلى السّيرة الذاتية لكلّ واحد منهم تتجلى لنا طاهرة المنافسة في صنوف العلم والمعرفة، وذلك من خلال حرصهم على جلب العلماء إلى بلاطاتهم، وإنفاقهم الأموال في سبيل الظفر بالأسماء اللاّمعة من العلماء اء، وقد وجد الكثير من أهل العلم ضالته في هذه المنافسة، فتنقلوا بين البلاطات من مدينة لأخرى لاستفادة من الامتيازات التي قد توجد هنا ولا توجد هناك، كالشعور بالأمن والحماية، أو الظفر بأحد المناصب السّامية، أو لوفرة العطاء على أقل تقدير، وغير ذلك من الامتيازات التي كان يحظى بها هؤلاء، ومن الأمثلة

:

\* أبو الحسن علي بن عبد الغني الفهري الكفيف المعروف بالحصري القروي المقرئ والشاعر المشهور ( 488هـ/1095) والأدب يومئذ نافق السروق، معمور الطريق، فتهادته ملوك الطوائف، تهادي الرياض النسيم، وتنافسوا فيه تنافس الديار في الأنس المقيم ".1

\* وأبو عبيد البكري ( 487هـ/1094 )، الذي اشتهر بتصانيفه الكثيرة في اللغة والأدب والجغرافية، وقد ذكر ابن خاقان أنه " كان كلّ ملك من ملوك الأندلس يتهاداه تهادي المقلّ للكرى، والآذان للب ".2

\* والأديب أبو مروان عبد الملك بن غصن الخشني الحجاري ( 1062هـ/1062 )، الذي قال عنه صاحب المسهب: " إنّه كان أحد أعلامها - في الأدب والتاريخ والتأليفات الرّائقة التي تبهر الألباب

أ- ابن بسام، نفس المصدر، 4 148-149/ الحميدي، نفس المصدر ص307-308/ ابن بشكوال، نفس المصدر، 2 346-345/ ابن بشكوال، نفس المصدر، 346-345/ ابن العماد الحنبلي، نفس المصدر، 346-345/ ابن العماد الحنبلي، نفس المصدر، ج3 ص385/ ياقوت الحموي، معجم الأدباء، ج4 ص1808-1809/ الصفدي صلاح الدين خليل بن آيبك، مختصر كتاب نكت الهميان ...، ص65/ حاجي خليفة، نفس المرج ج2 ص1337/ البغدادي إسماعيل باشا، إيضاح المكنون، 3 1 (25) الزركلي، نفس المرجع، 4 (201-300) محتصر كتاب نقس المرجع، 4 (201-300) محتصر كتاب نقس المرجع، 4 (201-300)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الفتح، قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، تحقيق وتعليق: حسين يوسف خربوش، مكتبة المنار للطباعة والنشر والتوزيع- اليرموك، ط1 1409هـ- 1989 ق 615-620/ ابن بسام، نفسه، 2 148-144.

ومن خلال هذه الأمثلة، فإننا نلاحظ تهافت ملوك الطوائف وسعيهم الحثيث في الجتذاب العلماء النابغين والأدباء البارعين والشعراء المقدّمين، وقد بلغ بهم التنافس حدّا جعل كلّ بلاط من بلاطاتهم يتخصّص في لون معيّن من ألوان العلم والمعرفة "فالمتوكل صاحب بطليوس امتاز بالعلم الغزير، بينما امتاز ابن ذي النون صاحب طليطلة بالبذخ البالغ، وفاق ابن رزين صاحب السهلة أنداده في الموسيقي، المقتدر بن هود صاحب سرقسطة بالعلوم، وبذ ابن طاهر صاحب مرسية أقرانه بالنثر الجميل المسجوع، أمّا الشعر فكان أمرا مشتركا بينهم جميعا يلقى منهم كلّ رعاية، ولكن عناية بني عبّاد أصحاب إشبيلية الجميلة به كانت أعظم وأشمل". 2

وهكذا صار لكلّ بلاط تخصّص في مجال معيّن من العلم والمعرفة، واشتركوا جميعا في احتضان لشعر والشعراء كظاهرة عامّة ياة البذخ في القصور والعمائر التي شيّدها بني ذي النون من تشجيعهم للحركة العلمية بإمارتهم، فقد أحاط المأمون نفسه بكثير من العلماء تخصّصوا في شتّى العلوم التجريبية من رياضيات جت طليطلة أعلاما بارزين

يادين العلمية وفاقت جاراتها من الممالك في مجال العلوم التطبيقية.

### 2. العوامل التقليدية وأثرها على الحركة الفكرية بالأندلس في عهد الطوائف:

#### 1.2. المكتبات:

انتشرت الكتب التي كانت بخزائن قرطبة عقب أحداث الفتنة، وتوزّعت على سائر أنحاء الأندلس، وعندها تنافس محبّ في اقتناء ما استطاعوا منها، حتى بات الاهتمام بالمكتبات في هذا العصر لا يتعلق بقرطبة وحدها، بل تعدّاها ليشمل باقي المدن الأندلسية، ومن أهمّ المكتبات التي يجب التنويه بها في هذه الفترة:

<sup>.33 2</sup> ابن سعید  $^{1}$ 

<sup>\* - :</sup> من البذوهو الغلبة والقهر والإذلال، ويقال بذ فلان أقرانه إذا غلبهم. ابن فارس أبو الحمدين أحمد القزويني، مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الجيل- بيروت، 1420هـ- 1999 1 77/ وقيل: إنّ العرب تقول بذيبذ بذا إذا خرج شيء على الأخر في حمن أو عمل كاتنا ما كان الفراهيدي الخليل بن أحمد، العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، (.) 8 77.

مكتبة أبي الوليد محمد بن يحي الغافقي القرطبي المعروف بابن الموصول (ت433هـ/1041م): وقد كان هذا الرجل " أديبا كاتبا جمّاعا لدفاتر العلم من صباه، منتقيا لكرائمها، بصيرا بخيارها ... مؤثرا لها على كلّ لذة، حتّى اجتمع عنده ما لم يجتمع مثله لأحد بالأندلس بعد الحكم الخليفة، وكان يمتلك الكثير من الكتب ابن الأعرابي بخط أبي موسى الحامض وغير ذلك"1

بيعت بعد موته تركة خزائنه بأثمان غالية، وقو مت الورقة في بعضها بربع مثقال. \*

مكتبة أبي جعفر أحمد بن عباس وزير الفتى زهير العامري (1037هـ/1037م): الذي كان جامعا للدواوين العلمية، معنيا بها، مقتنيا للجيّد منها مغاليا فيها، نقاعا من خصته بها، لا يستخرج منها شيئا لفرط بخله بها، إلا لسبيلها، حتى أثرى كثير من الورّاقين و التجّار معه فيها، وجمع منها ما لم يكن عند ملك، وقد حكى ور "اقه نه حصلها قبل مقتله بسنة، فبلغت المجلّدات في التحصيل أربعمائة ألف وأمّا الدفاتر المحزومة فلم يقف على عددها لكثر تها. 2

المكتبة المظفر بن الأفطس صاحب بطليوس: كان هذا الأمير جمّاعة للكتب وقد تزينت خزانته بموسوعته الكبرى التي ألفها في خمسين مجلّدا³، وهو يحتوي على الأخبار والسّير والتاريخ والأداب المتخيّرة والطرف المستملحة والنكت البديعة والغرائب الملوكية، ولم يكن يصلح لكبره إلاّ لخزائن الملوك، سمّاه بالتذكرة، واشتهر والغرائب الملوكية، ولم يكن يصلح لكبره إلاّ لخزائن الملوك، سمّاه بالتذكرة، واشتهر على ابن

الرّبيب القيرواني- ضمن كتب التاريخ ويضاهيه بكتاب المتين لابن حيّان في الكبر، ويذكر أنّه يتضمّن تاريخا على السنين، وفنون آداب كثيرة. 6

<sup>.312 1 -1</sup> 

<sup>\* :</sup> وزنه در هم وثلاثة أسباع در هم. ن خلدون، ج1 ص323، وفيها أيضا: المثقال من الذهب وزنه اثنتان وسبعون حبّة من الشعير. 325 ن ربع المثقال من الذهب يماوي ما وزنه سبعة عشر حبة ونصف حبّة من الشعير.

ع - ابن بسام، المصدر نفسه، 1 413/ ابن الخطيب، الإحاطة، 1 125/ 202

<sup>3 -</sup> ويرى ابن سعيد أن كتابه " " في الأدب والتاريخ كان في نحو مائة مجلد، ورثها بعده ابنه المتوكّل. 1 / 364 سحر السيد عبد العزيز سالم، تاريخ بطليوس الإسلامية وغرب الأندلس

في العصر الإسلامي، التاريخ السياسي، مؤسسة شباب الجامعة- الاسكندرية، 1989  $^{4}$  - ابن بسام، المصدر نفسه،  $^{2}$  - 387.

<sup>.442 1 -5</sup> 

 $<sup>^{6}</sup>$  - نفسه، 3  $^{181}$  ابن حزم و ابن سعید و الشقندي، نفس المصدر  $^{6}$ 

مكتبة الفقيه أبي محمد علي بن حزم الظاهري (ت456هـ/1064م): ذكر ابنه أبو رافع الفضل بن علي أنه اجتمع عنده بخط أبيه من تأليفه نحو أربعمائة مجلد، تشتمل على قريب من ثمانين ألف ورقة ألن ي مختلف فروع العلم والمعرفة علم الحديث وغيرها، فقد كان ابن حزم أجمع أهل الأندلس قاطبة لعلوم الإسلام وأوسعهم معرفة، مع توستعه في علم اللسان والبلاغة والشعر والسير والأخبار

ومن خلال ما تقدّم، يتضح لنا أنّ المكتبات في هذا العصر لم تختلف على ما كانت عليه في عصر الخلافة الأموية والدولة العامرية، وغاية ما هنالك أنّ نطاقها اتسع ولم يعد مقتصرا على قرطبة باعتبارها مركز السلطة، بل تعدّاها ليعمّ مدن تمثل هي الأخرى مراكز جديدة للسلطة والفكر معا.

# 2.2. الرحلات العلمية (الهجرات) في هذا العصر:

من أهم العوامل التي ساعدت على دفع الحركة العلمية بالأندلس الرحلات التي كانت من وإلى الأندلس، على مدى العهود السّابقة حتّى هذا العهد، وذلك بما حملته من جديد في إدخال الكتب المشرقية، التي أثرت حلقات التدريس وأغنت المكتبة الأندلسية عامّة، كما أحدثت قفزة نوعية نقلت الأندلسيين من دراسة وشرح كتب المشارقة والردّ عليها أو اختصارها، إلى التأليف المستقل عن المشرق في مختلف العلوم الشرعية والدراسات الأدبية والفلسفية والعلوم التطبيقية.

فرغم ما كانت عليه حال الأندلس من تمزّق سياسي في عصر الطوائف، أو نتيجة أنها كانت تشكّل قبلة وملاذا للعديد من العلماء بسبب ظروفهم الخاصّة، أو نتيجة لتشابه الظروف العامّة التي كانت تمرّ بها مناطق أخرى من العالم الإسلامي، كالاجتياح الهلالي للقيروان سنة 441هـ/1049م، الذي قضى على عمرانها عهد المُ بن باديس بن زيري الصنهاجي والهجمات المتتالية للنورمان جزيرة صقلية، فكانت الهجرة نحو الإسكندرية والأندلس بحثا عن الأمن والاستقرار.

<sup>. 78 2</sup> المقري، نفسه، 2 . 78. المقري، نفسه، 1 . 78. - 1

 $<sup>^{2}</sup>$  - ألبير حبيب مطلق، المرجع نفسه، ص295-296.

2008 الهجرة إلى الأندلس: ومن أهم الأسماء اللامعة في عالم الفكر التي س في هذه الحقبة:

\* أبو الفتوح ثابت بن محمد الجرجاني ثمّ الاستراباذي 1 ( 1034هـ/1039 ) \* أبو الفتوح ثابت بن محمد الجرجاني ثمّ جال أقطار ها واتصل بمجاهد العامري،

وكان إماما في العربية متمكّنا في علم الأدب، مذكورا بالتقدّم في علم المنطق، وقد أملى بالأندلس في " شرح كتاب الجمل" لأبي القاسم عبد الرحمن بن إسحاق 2، وروى الوزير أب بكر محمد بن هشام المصحفى عنه كتاب " شرح أبيات

الغريب المصدّف " من تأليف أبي محمد يوسف بن أبي سعيد الحسن بن السير افي، وقرأ عليه كتاب " الجمهرة في اللغة " لأبي بكر محمد بن الحسين بن دريد<sup>3</sup>، وقد شهد له علماء الأندلس ومؤرّب ها بتقدّمه في العلم، فقال فيه

مروان ابن حيّ : "ولم يدخل الاندلس أكمل من أبي الفتوح في علمه وأدبه " ابن زيدون: "لقيته بغرناطة، فأخذت عنه أخبار المشارقة، وحكايات كثيرة، وكان غزير الأدب، قوي الحفظ في اللغة، نازعا إلى علم الأوائل من المنطق والنجوم والحكمة، له بذلك قو "ة ظاهرة". 4

1044/-436

بسائر بلاد الأندلس نحو العامين، وعاد ثانية إلى قرطبة، وكان حافظا للحديث وطرقه، وأسماء رجاله ورواته، منسوبا إلى معرفته وفهمه، يملي الحديث من حفظه، ويتكلم على أسانيده ومعانيه، عارفا باللغة والإعراب، ذاكرا للغريب والأداب

ا - : بكسر الألف بلدة من بلاد مازندان بين سارية وجرجان. عاني أبو سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي، الأنساب، تحقيق: عبد الله عمر البارودي دار الفكر - بيروت - ط1، 1998م، ص130/ ابن الأثير عز الدين أبو الحسن علي بن أحمد بن أبي الكرم الجزري، اللباب في تهذيب الأنساب، دار صادر - بيروت - 1400هـ - 1980 51/ : الكتاني محمد بن جعفر الإدريسي، أستر اباذ بفتح الهمزة بلدة كبيرة مشهورة من أعمال طبرستان بين سارية وجرجان. الرسالة المستطرفة في بيان كتب السنة المشرفة، تحقيق:

محمد الزمزمي الكتاني، دار البشائر الإسلامية- بيروت – 4 1406هـ- 1986 ـ 144.

2 - يدي، نفس المصدر 181-182/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 111-111/
نفسه، 4 79-80/ياقوت الحموي، معجم الأدباء، 2 773-774/ السيوطي، نفس المصدر 1 482.

<sup>311</sup> عبر 306 ابن خير <sup>3</sup>

 <sup>5 -</sup> عثمان بن أبي بكر بن حمّود بن أحمد الصدفي السفاقسي ويعرف ( 1050هـ/1050 ).
 الحميدي، المصدر نفسه، ص295-296/ الضبي، نفس المصدر ( 359- 360/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، 205- 300/ الصدر نفسه، 204 4
 2 - 257- 320/ 4

عني بالرّواية، وشهر بالفهم والدّراية<sup>1</sup>، ومن آثاره: "رحلة إلى المشرق" " الحديث" "

مجرة الأندلسين نحو المشرق: تراجعت الهجرة من الأندلس نحو المشرق على عهد الطوائف مقارنة بالعهود السابقة، ويمكن ملاحظة ذلك في تراجم الأعلام التي نقلتها لنا المصادر، حيث اختفى خبر الرّحلة في معظم من ترجم لهم في هذه الفترة، ذلك أنّ طلاب العلم بالأندلس أصبح في مقدور هم الوصول إلى منابع -

ومثيلاتها من المدن، التي تحوّلت إلى مراكز إشعاع تحتضن العلم وترعى طالبه، وساعد على نجاح هذه العملية وجود جيل من العلماء متميّز في مختلف صنوف العلم كل قبلة للمتعلمين وخفف عنهم عناء السفر، الذي أصبح في الغالب يتم بالتنقل داخل الجزيرة، إلا أنّ هذا لم يمنع من وجود عدد من الأندلسيين شدّوا الرّحال جارة، فسمعوا بالمشرق أثناء إقامتهم التي قد تدوم لسنوات، وساهموا في إدخال المزيد من الكتب ومن ثمّ إثراء المكتبة الأندلسية بجديد الإصدارات المشرقية، ومن أهمّ هذه الشخصيات:

\* أبو العباس أحمد بن عمر بن أنس العذري المعروف بابن 3( 478هـ/1015) حل مع أبويه إلى المشرق سنة 407هـ/1016

ومكث بها أعواما، وانصرف عنها إلى الحجا 416هـ/1025

من شيوخها ومن الشيوخ القادمين عليها من العراق وخراسان والشام، وكان معتنيا بالحديث ونقله وروايته وضبطه، مع ثقته وجلالة قدره وعلو "إسناده. 4

\* أبو الوليد سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب بن وارث التجيبي الباجي 1034هـ/1082 ) إلى المشرق سنة 426هـ/1034

نحوها، فأقام بالحجاز ثلاثة أعوام، ثمّ رحل إلى بغداد وأقام بها ثلاثا أخرى يتدارس

<sup>-</sup> ابن بشكو ال، نفسه، ص327- 328.

<sup>.251 6 -2</sup> 

 $<sup>^{3}</sup>$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص137-140/ الضبي، المصدر نفسه، ص167-168/ ابن العماد الحنبلي، نفس المصدر، ج8 ص8/ الزركلي، المرجع نفسه، ج8 ص8/ عمر رضا كحالة، المرجع نفسه، ج8 ص9/ البغدادي إسماعيل باشا، هدية العارفين، 8 80.

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1  $^{7}$  - 1.

<sup>5 -</sup> الضبي، نفسه، ص261-262/ أبن بشكوال، نفسه، ج1 177-175/ ابن كثير ، البداية والنهاية، 409-408 2 488-485.

الفقه ويكتب الحديث، وعاد إلى الأندلس بعد حوالي ثلاثة عشر عاما، وقد نال حظا ما ويكتب الحديث، وعاد إلى الأندلس بعد على على المعرفته. 2

### 3.2 التعليم:

قام حكام الأندلس بإرساء قواعد نهضة علمية انطلاقا من الاهتمام بالتعليم، فجلبوا المعلمين والعلماء والشعراء المشارقة إلى الأندلس، وشجّعوهم ماديّ ومعنويّا من أجل نقل الإشعاع الفكري المشرقي إلى بلادهم، ودفع الحضارة الأندلسية زدهار.

يختلف عن باقى الأقطار الإسلامية

المشرق والمغرب، فيما يقدّم للأطفال أو لا وما يتبعه لاحقا، بحيث كان يعتمد على دعامتين أساسيتين هما: راسات اللغوية والدينية، فإذا فرغ منهما الطفل التخصد ص الذي يرغب فيه.

وقد ذهب القاضي أبو بكر بن العربي (468-543هـ/1076-1184) أرائه في التربية، وبخاصة في عصري ملوك الطوائف والمرابطين في كتاب رحلته، إلى أن مذهب أهل الأندلس يقضي "بتقديم تعليم العربية والشعر على سائر العلوم، لأن الشعر ديوان العرب، ثمّ ينتقل منه إلى الحساب فيتمرّن فيه حتى يرى القوانين، ثمّ ينتقل إلى درس القرآن فإنّه يتيسر عليه بهذه المقدّمة. 3

أمّا أهل المشرق والمغرب وإفريقية، فقد أخذوا بنصيحة عبد الحميد الكاتب ارسالته الشهيرة إلى الكتّاب، حيث قال: "وابدءوا بعلم كتاب الله عز وجل، ئض، ثم العربية فإنها ثقاف السنتكم، ثمّ أجيدوا الخط فإنه حلية كتبكم،

الأشعار واعرفوا غريبها ومعانيها، وأيّام العرب والعجم وأحاديثها وسيرها، فإنّ ذلك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الضبي، نفسه، ص261- 262/ كوال، نفسه، 2 177-175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - من مؤلفاته:" إحكام الفصول في أحكام الأصول" " التسديد في معرفة التوحيد" " اختلاف الموطأت " وغيرها. ياقوت الحموي، نفسه 3 125/ لزركلي، نفسه، 3 125/ كحالة، نفسه، 4 261/ حاجى خليفة، 1 1907-20-555 2 1907.

أ- ابن خلدون، نفس المصدر، ج1 ص742/ ابن الأزرق الأندلسي أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد الأصبحي، بدائع السلك في طبائع الملك، تحقيق: علي سامي النشار، دار السلام – القاهرة، ط1، 1429هـ- 2008م، ج2 ص768/ القنوجي صديق بن حسن الهندي، أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تحقيق: عبد الجبار زكار، دار الكتب العلمية، بيروت، 1978
 113.

معين على ما تسمو إليه هممكم ولا تضيّعوا النظر في الحساب فإنّه ...".1

ا ابن حزم فقد رسم في رسالة مراتب العلوم منهج التدريس وفق ما كان يراه هو، فجعل بداية تعليم الطفل في الخامسة من عمره، ويتدرّج في مراحل الطلب صعودا، من المرحلة الأولى إلى المرحلة السابعة، حيث يبدأ بالخط ويليه النحو، ثم ينتقل إلى علم العدد ومنه إلى المنطق والعلوم الطبيعية، وبعدها يأخذ علم الأخبار فالقضايا الفكرية ليصل إلى آخر محطة ألا وهي علم الشريعة، ولم يبيّن ما إذا كانت هذه المراحل متدرّجة متعاقبة أو مترافقة متداخلة<sup>2</sup>.

ويرى هنري بيري " أنّ التغيير الذي طرأ على التعليم في الأندلس أثناء القرن 5هـ/11م يكمن في إعطاء العلوم العقلية المكان الأوّل، دون استبعاد فروع المعرفة التي أساسها القرآن والسنّة النبويّة الصحيحة، فهم يفكرون في الإنسان قبل الدين، والهدف من هذه التربية تنمية كلّ القدرات على نحو منسجم". 3

وسيؤدي هذا إلى ظهور النزعة الإنسانية أو المذهب الإنساني، بحيث سيفا التعليم المجال إلى العلوم الإنسانية التي تعين على تكوين روح إنساني في نفوس الشباب منذ نعومة أظافرهم، بما فيها من شعراء الجاهلية والمخضرمين، لتتواصل بدراسة المحدثين وصولا إلى العصر العباسي.

وكان التعليم منتشرا في كلّ مكان، فالضياع والقرى بها مدارس ابتدائية، والمراكز الهامّة بها مدارس ابتدائية وقرطبة وطليطلة وسرقسطة فكانت تضمّ كلّ أنواع التعليم، من الابتدائي إلى التعليم العالي. 4

ولم يكن المدرّسون يتقاضون أجرا، وإنّما يتلقون في الغالب إعانات مالية وعينية بسيطة عموما، يدفعها لهم الحاكم أو الأمير، أمّا الدّ

التعليم، وليست لها أية صلة بمناهجه 5، وإذا كان ملوك الطوائف شجّعوا الدراسات

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن خلدون، نفسه، 1 308/ ابن الأزرق، نفسه، 1 243/ 1 119.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن حزم، رسائل ابن حزم، تحقيد : إحسان عباس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت -  $^{2}$  1983 - 29-27 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - هنري بيريس، الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، ترجمة: الطاهر أحمد مكي، دار المعارف- القاهرة، ط1 1408هـ- 1988 ... 30

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، ص31.

م. 5 ـ سها.

الأدبية، فليس من المؤكّد أنّهم اضطلعوا بدفع رواتب المدرّسين، ليقوموا بتعليم أبناء

وكانت العلوم المتاحة للطالب الأندلسي في مرحلة عمره المتوسّطة على عهد الطوائف مقسّمة إلى مجالات ثلاث رئيسة وهي، الدّ ينية والدّر اسات اللغوية

راسات العلمية، وعادة ما كان النشاط العلمي للطالب يختتم بالرّحلة، ثمّ الحصول جازة التي كان يمنحها الأساتذة كشهادة على مثابرة واجتهاد الطالب، سواء من الأندلس أو من البلاد المشرقية.

وإذا كان بعض العلماء قد اشتهروا في التاليف على الرّغم من عملهم في التدريس كابن سيّدة وابن السيّد، فإنّ هناك عدد من الأساتذة الذين طارت شهرتهم لهم بالتدريس، حيث تخرّج على أيديهم أكبر عدد من طلاب هذا العصر، ولعلّ أكثر هم شهرة أربعة هم:

 $^{*}$  ابن الإفليلي القرطبي (  $^{2}$  (  $^{2}$  ابن الإفليلي القرطبي )

يقرأ عليه، ويختلف فيه إليه، وكان مع علمه بالنحو واللغة يتكلم في معاني الشعر لنقد لهما3، وقد تخرّج على يديه تلامذة كثيرون منهم

الطبني، وابن سراج، وأبو الخطاب العلاء بن أبي المغيرة بن حزم. 4

\* أبو مروان عبد الملك بن سراج  $^{5}$  (  $^{6}$  (  $^{6}$  ) كان هذا الرجل أحد أوعية العلم، وقد وصفه الحجاري ب"  $^{6}$ ، ونظرا للقدرة الفائقة التي

تميّز بها في تذليل الصعاب وإيصال الفهم إلى طلبته "شدّ إليه الأقتاب كاب في الاقتباس منه بحضرة قرطبة"<sup>7</sup>، ويؤكّد ابن بشكوال ذلك بقوله: "

1 15/ الزركلي، نفس المرجع، 1 16/ كحالة، نفس المرجع، 1 16/ كحالة، نفس المرجع، 1 16/ كحالة، نفس المرجع، 1 16/

<sup>- 2 240/</sup> هنري بيريس، نفسه، 32.

<sup>2-</sup> إبراهيم بن محمد بن زكرياء الزهري المعروف بابن الإفليلي. الحميدي، نفس المصدر، ص150- 150 ابراهيم بن محمد بن زكرياء الزهري المعروف بابن الإفليلي. الحميدي، نفس المصدر، ص150 (151 ابن خلكان، نفس المصدر، 151 (181 ابن خلكان، نفس المصدر، 150 المحمدر، 150 ال

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - الحميدي، نفسه 150.

<sup>.92-90 1</sup> a /151 <sup>4</sup>

<sup>. 159</sup> بنفسه، ص331 ابن العماد الحنبلي، نفسه، 3 392 الضبي، نفسه، 4 و150.

<sup>6 -</sup> ابن سعيد، نفس المصدر، 1 116. 7 - 7

حلة في وقته كانت إليه، ومدار أصحاب الآداب واللغات عليه "1 أمّا ابن خير ئمة طويلة من كتب الشعر درسها عليه تلميذه أبو علي الغساني. 2 \* الأعلم الشنتمري ( 476هـ/1083 )، الذي أخذ الناس عنه كثيرا، وكان تلامذته كثيرون، وأشهرهم: \* من مؤلفات الأعلم العديدة " " " شرح ديوان الحماسة " " " شرح ديوان الحماسة " " "

وغيرها.<sup>5</sup>

\* أبو إسحاق إبراهيم بن لب بن إدريس التجيبي المعروف بالقويدس الطليطلي ( 1058هـ/1058 ) كان متقدّما في علم العدد والفرائض والهندسة، وقعد للتعليم بذلك زمنا طويلا كان قبل تدريسه لهذه العلوم مدرّسا للأدب والنّحو في سقيفة جامع طليطلة، حيث تعرّف بأبي الوليد الوقشي، " فذكر له حرصه على علم الهندسة، فقال له: خذ فيه إن شئت، فقرأ عليه كتاب إقليدس وأحكمه، وتدرّج منه إلى قراءة غيره، فبرع في ذلك واجتمع النّاس إليه، وأخذ في إقرائه وترك العربية إلى أن توفي". 6 فبرع في ذلك واجتمع الأسس وتشجيع الأسس الحاكمة للعلم والمعرفة:

رغم التجزئة السياسية التي آلت إليها الأندلس بعد فتنة القرن 5هـ/11 ترتب عنها من نتائج وخيمة على الوجود الإسلامي بالجزيرة، فقد صاحب ذلك تعدّد في مراكز الثقافة والفكر، بحيث أصبحت قرطبة مجرّد إمارة ولم تعد وحدها العلم والعلماء، بل تقاسمت هذا الدّور مع إمارات الأندلس الأخرى، التي نافستها سياسيا وحضاريا، وحرص ملوكها على الظهور بمظهر الرّعاة للعلم، والدّعاة إلى المعرفة، فتباهى كلّ منهم بنفسه ومملكته، وخلعوا على أنفسهم ألقابا شبيهة بتلك التي تسمّى بها خلفاء بني العبّاس في بغداد، حتى قال فيهم أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني ( 463هـ/1071): [من البسيط]

<sup>.295 2 -1</sup> 

 $<sup>^{2}</sup>$  - فهرسة ابن خير، ص $^{2}$ 

<sup>5-</sup> هو أبو الحجاج يوسف بن عيسى بن سليمان النحوي المعروف بالأعلم الشنتمري (410-476هـ/1019-1088) كان عالما باللغة ومعاني الأشعار ابن خلكان، نفسه، ج7 ص81/ ابن العماد الحنبلي، نفسه، ج8 لما 103/ ياقوت الحموي، نفسه، ج6 ص848/ البغدادي إسماعيل باشا، هدية العارفين، ج2 ص55/ كارل

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 2 524.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الزركلي، المرجع نفسه، 8 23/ كحالة، المرجع نفسه، 13 302.

<sup>.118 1 -6</sup> 

مّا يُهِ في فيها و مُ يْه هَ الْهِ يَ يْه عَالِم الْهِ عَالْم الْهِ عَالِم الْهِ عَلَيْهِ عَلَ

1

وقد أوجد هذا التنافس مناخا ملائما للكثير من العلماء والأدباء الذين تحرّروا من حتمية الاستقرار في قرطبة، فطلبوا رزقهم في غيرها بالتنال والتجوال من بلاط 2، وهناك من أنعمت عليه الأيام بدعوة فوقية من أحد الأمراء، لتميّزه وشهرته، فأصبح في تعداد المحظوظين في بلاط صاحبه كالجغرافي المشهور أبو عبيد البكري، والأديب عبد الملك بن غصن الحجاري، والأديب علي بن عبد الغني الحصري وابن زيدون وغيرهم.

ولم يختلف هذا العصر عن سابقه في التأليف للأمراء، كما فعل مروان بن حيان، الذي أهدى كتابه الموسوم" المتين " ى الأمير يحي بن ذي النون، والأديب أبو عامر بن مسلمة، الذي صدّف للمعتضد " حديقة الارتياح في صفة حقيقة "، وهو كتاب اشتمل على شعر ونثر دلّ على جودة عنايته وكثرة روايته إلى غير ذلك من نظمه ونثر ه.3

وقد استغنى طلاب العلم في هذا العصر نسبيا عن شدّ الرّحال سبيل طلب العلم، بعد أن أصبح الكثير من المشتغلين بالتعليم متنقلين بين الحواضر الأندلسية.

إشبيلية وقرطبة تحت حكم بني عبّاد: اتصفت الأسرة العبّادية بالعلم والأدب ومشاركة الشعراء والبلغاء في صنعة الشعر بداية بمؤسسها القاضي محمد بن إسماعيل اللّخمي ( 433هـ/1042) ومن بعده ابنه المعتضد ( 461هـ/1069) الذي حرص على اجتذاب الشعراء إلى بلاطه، فألحق ابن عمّار بديوان الشعراء، الذي حرص على اجتذاب الشعراء إلى بلاطه، فألحق ابن عمّار بديوان الشعراء، المناهدية المناهدية

\_

أ - ابن رشيق، ديوان ابن رشيق القيرواني، تقديم وشرح: صلاح الدين الهواري، دار الجيل بيروت - 1
 1995 66 26 عبد الواحد المراكشي، نفس المصدر، ص79 ياقوت الحموي، المصدر نفسه 2 861
 213 1 868

 <sup>-</sup> Bartolomé Bennassar, op.cit, p112.
 - بن بسام الشنتريني النخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة - بيروت - 1417هـ- 1997.
 3 1997 - 1417

<sup>411 / 124</sup> مرد المصدر نفسه، 2 / 411 / النباهي، نفس المصدر، ص124- 125. النباهي، نفس المصدر، ص124- 125.

ونزل في كنفه ابن زيدون، الذي صار من خواصه، " فخصّه بسفاراته في مهمّ رسائله إلى ملوك عصره". 1

واشتهر البيت العبّادي أكثر في عهد الملك الشاعر المعتمد بن عا (431- 448هـ/1040 - 1095)، الذي لم يكن في ملوك الأندلس أشعر منه² شديد الرّغبة في اجتذاب أهل الأدب والشعر "حتّى أنّه لم يجتمع بباب عصره من أعيان الشعراء وأفاضل الأدباء ما كان يجتمع ببابه " يحظون بكل مظاهر الحفاوة والرّعاية، وكان ابن اللبانة وعبد الجليل بن وهبون وابن حمديس وأبو العرب الصقليّ وأبو البحر عبد الصّمد من أخص الشعراء المنادمين له، ووجد بإشبيلية عالمان من كبار علماء اللغة هما: أبو الحجّاج الأعلم الشنتمري، وأبو عبيد البكر ، كما استقرّ بها سعيد بن عبد الله بن دحيم ( 429هـ/1037) أستاذا للغة البكر ، كما استقرّ بها سعيد بن عبد الله بن دحيم ( 429هـ/1037) أستاذا للغة البكر ، وفي قرطبة كان مدار حلقات علم اللغة على حلقة ابن الإفليلي وحلقة ابن

رسرقسطة (بنو هود): اتصفت أسرة هذه المملكة بصفات علمية، خدمت بها العلم ونشطت حركته في مجال العلوم التجريبية، وكان على رأسها المقتدر بن هود ( 1084هـ/1085 )، ومن بعده ابنه يوسف المؤتمن ( 478هـ/1085 ) في الرياضيات كتابين هما: " " " " " " 5

وقد ظهر بمملكتهم نوابغ في الرياضيات والفلك والفلسفة، منهم الكاتب

الفضل حسداي بن يوسف سداي، الذي برز في علوم الأوائل والفلسفة، وبلغ مرتبة رفيعة في البلاغة بإتقانه لعلوم العربية، جعلته ينال

هود<sup>6</sup> ، الذي اشتهر إلى جانب تضلعه في الفلسفة بعلوم الرياضيات والفلك والموسيقى الرياضيات والفلك والموسيقى الرياضيات والفلك والموسيقى الرياضيات والفلك الموسيقى الموس

<sup>.90 5 /339</sup> ابن بسدّام، نفسه، 1 339/ - ابن بسدّام، نفسه، 1

<sup>2 -</sup> ابن الأبّار، الحلّة السيراء، 2 55. 3 المّة من المحدد نفسه به 4 . . 372 ابن خامّان با

<sup>4-</sup> نفسه، 1 189.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المقري، نفسه، 1 441/ (441 - 75/ بالنثيا، نفسه، ص454.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن بستَّام، المصدر نفسه، 5 458-458.

" كان يباهي ملوك إلى المشرق - الفقيه أبو الوليد الباجي بدعوة

عصره بوجود أبي الوليد في بلاطه، وإيثاره لحضرته على غيره ". 1

 طليطلة (بنو ذي النون): قامت هذه الأسرة بتنشيط الحركة العلمية، وخاصة ما تعلِّق منها بالعلوم التجريبية، فازدهرت حال العلوم عندهم - لا سيما - على عهد المأمون يحي ( 467هـ/1074 )2، الذي اجتمع في بلاطه عدد من الأدباء والعلماء ومن أهم هذه الشخصيات الطبيب الصيدلي عبد الرحمن بن محمد بن وافد 3 (398- كان حيّا سنة 468هـ/1007- 1075 )، الذي اشتهر في الطب،

أحمد بن خميس بن عامر ( 1062/هـ/1062 و الطييب

طب معتنيا بالهندسة ، جوم 4 عالم الفلك اليهودي إبراهيم بن يحى النقاش رقيال، الذي كانت له مكانة متقدّمة في بلاط المأمون، وفي مملكته

لاب عرف في العالم حتى ذلك الحين، وبوفاة المأمون انتقل

إلى قرطبة بحثًا عن الاستقرار، وهناك أتمّ إنجاز الصفيحة الكونية التي بدأ العمل فيها في طليطلة، وقضدي بقية حياته بقرطبة حدّى وافته المنيّة سنة 494هـ/1100. <sup>5</sup>

وفي طليطلة عاش عالم الزراعة ابن بصمال، الذي صنَّا كتابا في الزراعـة أسماه " القصـد والبيـان "6، والقاضـي صـاعد بـن أحمـد الطليطلـي ( 463هـ/1071 )الذي تفنّن في علوم مختلفة كالفلك والطب والرياضيات، وكان أو "ل أرّخ للعلوم بمعزل عن التاريخ العام بتأليفه لكتاب "طبقات الأمم "7، وفي مجال محمد بن شر ف القير و اني بمكانة مميّر

<sup>.600</sup> 

 $<sup>^2</sup>$  - ابن بسام، المصدر نفسه، ج $^2$ Anwar G.Chegne, /14-13 22 ابن سعيد، المغرب، ج2 op,cit, p64-65.

<sup>106-105/</sup> ابن أبي أصيبعة، المصدر نفسه، ص456/ André Clot, L'Espagne Musulmane VIII – XV Siècle, Librairie Académique Perrin, /181 France, 1999; p260.

<sup>107/</sup> ابن أبي أصيبعة، نفسه، ص446/ <sup>4</sup> - صاعد، نفسه، ص96

<sup>5 -</sup> صاعد، نفسه، ص97/ عبد المجيد نعنعي، ص261-265/ Rachel Arie, op, p167.

<sup>6 -</sup> أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن بصال الطليطلي (من أعلام القرن 5هـ/11م). المقري، المصدر نفسه، ج3 ،، نشره وترجمه وعلق عليه خوسيه ماريا مياس بيكروسا ومحمد عزيمان، منشورات معهد مولاي الحسن- تطوان، 1955، في صحيفة معهد الدراسات الإسلامية في

<sup>.280</sup> 1377هـ- 1957 2-1 مدرید، م5 201-200/ لزركلي، نفس المصدر، نفسه، ج1

<sup>186/</sup> عمر رضا كحالة، نفسه، ج4 Rachel Arie,op, cit, p167. /317 3

يرأس جميع شعراء وكتاب المملكة، ويتقدّم عليهم في الحفلات والمناسبات الرّسمية، التي كانت تقام في بلاط طليطلة<sup>1</sup> بكر بن أرفع رأسه ( 441هـ/1049)

- بوصفه ادت شهرته حينما

 $^{2}$ منه وجعله ه الرسميين له يمدحه فيها.

ربنو الأفطس): اعتنى حكّام هذه المملكة بالعلم وأهله، وممّا يؤثر عن بطليوس (بنو الأفطس): اعتنى حكّام هذه المملكة بالعلم وأهله، وممّا يؤثر عن بكر محمد بن عبد الله بن مسلمة ابن الأفطس ( 461هـ/1068) أنّه " كان يعقد في بلاطه مجالس العلم والمذاكرة، ويأخذ مع العلماء في مدارسة الأدب والفنون، والمعارف المختلفة إحياء للعلوم وتنويرا للأذهان". 4

واستمر ازدهار الحركة العلمية في عهد ابنه المتوكل ( 488هـ/1095) حتى وصفت أيامه وأيام أبيه " بالأعياد والمواسم وأنّ بلاطهما في بطليوس كان ملجأ وملاذا أوى إليه كلّ ذي علم وأدب " 5، ومن هؤلاء: الوزير الكاتب أبو محمد عبد المجيد بن عبدون، الذي خلد بني الأفطس وملكهم الغابر بقصيدة رثائية، وقد أورد ابن بسّام فصولا من غرائب نثره ونظمه 6، والأديب أبو بكر محمد بن عبد الملك بن قزمان، الذي عينه المتوكّل وزيرا كاتبا لبلاغته وبيانه، فكان أحد أعلام بلاط بني قرمان، الذي عينه المتوكّل وزيرا كاتبا لبلاغته وبيانه، فكان أحد أعلام المتوكّل، وقد وصفه ابن بسّام بانه: " أعجوبة الدّهر، وفريد العصر، وفارس ميدان النظم والنثر، اشتهر في حملة الأقلام اشتهار البدر في السماء، وتلاعب بغرائب الكلام

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن بسّام، المصدر نفسه، 7

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أبن سعيد المغربي، المصدر نفسه 2 18/ المقري، المصدر نفسه، ج4 135-135/ المقري، أز هار الرياض في أخبار القاضي عياض، نشر صندوق إحياء التراث الإسلامي المشترك بين المملكة المغربية ودولة الإمارات العربية المتحدة، الرباط، 1398هـ- 1978 2 207.

Anwar G. Chegne, /246 مر رضا كحالة، المصدر نفسه، ج10 /381-380 عمر رضا كحالة، المصدر نفسه، ج10 op, cit, p65

 $<sup>\</sup>frac{4}{2}$  - بالنثيا، المرجع نفسه، ص $\frac{4}{2}$ 

<sup>-</sup> المصدر نفسه، ج1 120/ ابن سعید، نفسه، ج1 120/ ابن سعید، نفسه، ج1 20/ ابن سعید، نفسه، ج1 364/ ابن سعید، نفسه، ج1 120/ ابن سعید، نفسه، ح1/ ابن سعی

 $<sup>^{-}</sup>$  - ابن بسّام، نفسه،  $^{-}$  4  $^{-}$  403-727/ ابن خاقان، نفسه  $^{-}$  2  $^{-}$  1 ابن سعید، نفسه  $^{-}$  376.

<sup>7-</sup> ابن بسّام، نفسه، بـ 4 - 774 - 186/ اقان، نفسه، بـ 2 -555-555/ ابن سعید، نفسه، بـ 1 - 99 ـ .100

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفسه، 4 652.

◄ المرية (بنو صمادح): أسدت هذه المملكة رغم صغر رقعتها الجغرافية خدمة جليلة للحركة العلمية في الأندلس خلال عهد الطوائف، ويعتبر عصر المعتصم بن ( 484هـ/1091 ) العصر الذهبي للعلوم والأداب في المرية، فقد كان من أهل الأدب والشعر، كما كان بلاطه قبلة للعلماء والأدباء، يتدارسون العلم بين يديه، ويتناظرون في شتى مسائله.¹

ومن أعظم الشعراء الذين آوتهم هذه الإمارة:

تقد الوزارة لعلو" مكانته، وعرف بمدحه لابن صمادح بأروع قصاد غلبت هذه المدائح الصمادحية على كلّ شعره 2 وكان الشاعر أبو عبد الله محمد بن عبادة المعروف بابن القزاز من شعراء المرية البارعين في نظم الموشّحات، التي كثر استعمالها عند أهل الأندلس 3، وفضلا عن الشعراء وجد في هذه المملكة بعض المشتغلين في الرياضيات كالحسن بن عبد الرحمن المعروف بابن الجلاً الحسن مختار بن عبد الرحمن المرقي، وفي الحديث كأبي العبّ

# 

واللغة، الأمر الذي دفعه إلى تشجيع العلم وإكرام أهله، فقد أنشأ جامعة حقيقية للقراءات القرآنية وبذل في سبيل ذلك الرّغائب لاستمالة الأدباء والعلماء ، ونتيجة لذلك رحل إليه القرّاء واللغويون ووجدوا في بلاطه كلّ تكريم، ومن بين هؤلاء العلامة الكبير أبو عمرو الدّاني، الذي كان من أقطاب القرّاء، وقد تعدّدت مصنفاته

<sup>1 -</sup> ابن خاقان، المصدر نفسه، 1 146/ ابن الأبار، الحلّة، 2 82/ ابن سعيد، المصدر نفسه، 2 19/ ابن سعيد، المصدر نفسه، 2 17-71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السيد عبد العزيز سالم، تاريخ مدينة المرية الإسلامية، قاعدة أسطول الأندلس، دار النهضة العربية للطباعة - السيد عبد العزيز سالم، 196 - 177/ - بيروت، ط1 1969 - 177/

ابن سعید، نفسه، ج $\frac{4}{5}$  ابن سعید، نفسه،

<sup>8-</sup> نفسه، 2 /401 ع Bartolomé Benassar, op, cit, p106. - /156

<sup>84</sup> ع الحميدي، نفس المصدر 344/ الضبي، نفس المصدر (413 ألمصدر نفسه 3 84 الصدر . 190 ألمصدر المسدر المسدد 3 84 ألمصدر المسدد 190 ألمصدد 1

التي عوّل العلماء عليها وبخاصة كتاب التيسير 1، كما قصده اللغوي ابن سيّدة، عبد البرّ النّمري وكان أحد كبار فقهاء المالكية في عصره وواحد دهره 2 الرياضي الفلكي أبو القاسم أحمد بن عبد الله المعروف بابن الصفّار، وقد استقرّ بدانية إلى وفاته 3، وفي جزيرة ميورقة التي كانت تحت حكمه حلّ ابن حزم الأندلسي، وبين يدي وزيره الكاتب أبي العبّاس أحمد بن رشيق نشأت المناظرة بين ابن حزم وأبي الوليد الباجي في الفقه و علوم الدين. 4

(بنو زيري بن مذاد): لم تعرف هذه المملكة نشاطا علميا كذاك الذ كانت تحفل به بقية الممالك الأندلسية في عهد الطوائف، ذلك أن هذه الأسرة فقيرة إلى العلم باستثناء الأمير عبد الله ، الذي تعود شهرته أكثر إلى مذكراته التي كتبها في منفاه بأغمات، الموسومة ب " كتاب التبيان عن الحادثة الكائنة بدولة بني زيري في غرناطة " قد خرج عنها عدد من الشعراء منهم الشاعر خلف بن فرج الإلبيري المعروف بالسميسر، الذي عبر عن نقمته على البربر وكره مقامه بينهم في غرناطة بقوله: [ من البسيط ]

رأيت آدم في نومي فقلت له أبا البرية إن الذ

6

ورغم ذلك فقد عرف البلاط الغرناطي في هذا العهد بعض الشخصيات العلمية البارزة كالوزير اليهودي إسماعيل بن نغرالة، الذي كان بارعا في الأدب والشعر، ماهرا في الكتابة، وجمع إلى ذلك مهارة واسعة في علوم الأوائل، فكانت له مشاركة في الهندسة والمنطق، مع عنايته بالكتب وجمعها، وبعد وفاته أعقبه على الوزارة ابنه يوسف<sup>7</sup>، وتسلط اليهود على غرناطة فثار الشاعر أبو إسحاق الإلبيري

<sup>.552 1 -</sup>

 $<sup>.521 2 -\</sup>frac{2}{3}$ 

<sup>.92-91</sup> 

<sup>- 4 /155-154 4 128 2</sup> نفسه - 4

Bartolomé Benassar, op, cit, p106 /74-73 نفسه، ص 128 /198 /128 - النباهي، نفس المصدر، ص 128.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - المقري، المصدر نفسه، 3 412/ ياقوت الحموي، معجم البلدان، 1 293.

على اليهود بقصيدة طويلة<sup>1</sup>، ألهب فيها حماس المسلمين وحميّتهم، فأوقعوا باليهود وقتلوا كبير هم وزير باديس بن حبّوس وقضوا على نفوذ اليهود في تلك

# 4. مظاهر الحركة العلمية في عصر الطوائف:

استفادت الحركة العلمية في هذا العصر بما تحقق من إنجازات سابقة ويعا الفضل فيها بخاصة إلى عهد الخلافة الأموية، وقد المادة المادة المتوفرة أنذاك تراكما معرفيا كان بمثابة أرضية صلبة سترتكز عليه دعائم الفكر والثقافة الأندلسية نحو انطلاقة نوعية تميّزا من العهد السابق، ولم تنقطع أواصر الاتصال بالمشرق عن طريق جديد إصداراته في مختلف العلوم والمعرفة، ويذكر ابن عبد الملك المراكشي في ترجمته لعبد الملك بن زهر، أنّه " جلب معه بعد عودته من المشرق دواوين من فنو " الابن سينا، وقدّمه هدية لأبي العلاء بن زهر، ولم يكن وقع إليه هذا الكتاب من قبل، ومن الغريب أنّه عندما تأمّله ذمّه وأطرحه أرضا ولم يدخله خزانة كتبه. 3

الأندلس كتب الثعالبي وعلى رأسها "يتيمة الدهر" وديوان ومقامات الحريري المعرّي، ومنها: " " اهل " وشرحه " " " " وسن الشعر: " " وشرحه " واللزوميات وكتاب الاستغفار وغيرها من الكتب التي تصل إلينا. 4

كانت الأندلس منفتحة على الثقافة المشرقية، فإنها شهدت تميّزا جسّدته شخصيات فكرية أضفت على إنتاجها العلمي الطابع الشخصي المحلي، مؤكّدة بذلك على استقلالية الثقافة الأندلسية في القرن 5هـ/11م، ومن أبرز الوجوه التي تركت بصماتها في مجال التأليف حينئذ:

)- : شهدت الدراسات النحوية واللغوية حركة نشيطة خلال هذا العصر، حيث قام عدد من الأندلسيين بشرح كتاب الجمل للزّجاجي ومن هذه

أ - وقد نشر ابن الخطيب هذه القصيدة بأكملها، في كتابه أعمال الأعلام، ص231-233/ محمد عبد الله عنان، Rachel Arie, op, cit, p168. /136-135

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الذيل والتكملة، السفر 5 1 37.

 $<sup>\</sup>frac{3}{1}$  - ابن أبي أصيبعة، نفس

 $<sup>^{4}</sup>$  - إحسان عبّاس، المرجع نفسه، ص58.

" لابن السيّد البطليوسي<sup>1</sup>

# ابن سيّدة كتاب " المحكم والمحيط الأعظم"<sup>3</sup>

اعتبره السّيوطي أعظم كتاب ألف في اللغة بعد عصر الصّ 4، كما شرح الأندلسيو الدواوين والمختارات الشعرية، ومن أهم هذه الشروح ويوان شعر لأبي القاسم إبراهيم بن محمد المعروف بابن الإفليلي الذي قال عنه ابن حزم: "وهو حسن جدّا "5، وشرح ابن سيّدة لديوان الحماسة، في كتابه " الأنيق في شرح "6 ولابن السيّد البطليوسي شرح على سقط الز بي العلاء المعرّي، قال فيه ابن خلّكان: " وهو أجود من شرح أبي العلاء نفسه صاحب الدّيوان الذي سمّاه "

وفي ميدان البلاغة والنقد الأدبي صنف ابن حزم كتبا أهمّها " الإفليلي في شر له لديوان المتنبي"8، وفيما يتعلق بالشعر والنثر الفنّي فقد بدا تأثير واضحا من حيث جزالة وفخامة شعرهما، وما

ظهر فيه من آثار التفلسف، واستطاعت فئة محدودة من الأندلسيين من أمثال ابن وهبون وابن السيد البطليوسي وأبي عامر الشنتريني أن تقفو إلى الجانب الفلسفي في الشعر بصياغة بعض الأفكار الفلسفية شعرا كقول ابن السيد في علم الله للجزئيات: [مخلع البسيط]

بَهُ ﴾ بَ

<sup>.96 3 /308</sup> ابن خير <sup>1</sup>

 $<sup>^{3}</sup>$  - فسه، 0.17 الصفدي، مختصر كتاب نكت الهميان، 0.6

لسيوطي جلال الدين، المزهر في علوم اللغة والأدب، تحقيق: فؤاد علي منصور، دار الكتب العلمية، بيروت
 1 1418هـ- 1998

<sup>5 -</sup> المقري، المصدر نفسه، 3 17/ ابن حزم وابن سعيد والشقندي، 16/ السيوطي، بغية 426 1.

ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 (335/ ابن خير نفسه، ص318/ ياقوت الحموي، معجم الأدباء 6 - ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 (1650-1648).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - وفيات الأعيان، 2 282.

الذهبي، سير أعلام النبلاء، 18 197.

Ą 1 يطٌ لْهُ

كاتب ظهر في عصر الطوائف هو أبو الوليد أحمد بن عبد الله بن ت ر سائله النثرية زيدون المخزومي القرطبي ( 463هـ/1070 )  $^{2}$ شعرا، نلمس فيها روح العالم ورحابة أفقه وفيض معرفته.

أمّا أهمّ مصادر الأدب والتراث الأندلسي في عصر الطوائف فهو ك الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة " لمؤلفه ابن بسّام الشنتريني $^{3}$  (  $^{542}$   $^{-1147}$  ) دافع فيه عن الأندلس معتزًا بأمجادها وأراد بذلك تخليد تراثها، والانتصار للخصوصية الأندلسية في ميادين الثقافة

 العلوم الدينية: شهدت هي الأخرى حركة تأليف واسعة في مختلف فروع علوم الشريعة، ففي علم القر اءات تأسّست مدر سة القر اءات الأندلسية في القرن 5هـ/11 على يد علماء كبار أبرزهم أبو محمد مكى بن أبى طالب القيسى القيرواني كثير التأليف في هذا الفنّ، ويعتبر كتاب التبصرة في <sup>4</sup>( 1045/<u>\*</u>437 ) القراءات وهو خمسة أجزاء من أشهر تأليفه وكتاب الإيضياح لناسخ و منسو خه في ثلاث مجلَّدات وغير ها<sup>5</sup>، أمّا أبو عمر و عثمان بن سعيد المعروف بابن الصير في ( 4444هـ/1052 ) د بلغت مؤلفاته مائة وعشرين كتابا، منها " التيسير " " " جامع البيان في القراءات السبع وطرقها المشهورة والغريبة " وغير ها $^{6}$ 

> <sup>1</sup> - ابن السيّد البطليوسي، اس، المرجع نفسه، ص127-128. /122

<sup>.608</sup> 

 <sup>3 -</sup> ياقوت الحموى، المصدر نفسه 4 1667 / ابن سعيد، نفس المصدر، 1 418-417 المقرى، المصدر نفسه 3 458.

 <sup>4 -</sup> الأدنه وي نفس المصدر 1 114-115/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، ج2 490-488/ الندي 792-591/ البغدادي إسماعيل ا، هدية العارفين، 2 471-470/ المصدر نفسه 17 .286

<sup>276-275/</sup> ياقوت الحموي، نفسه 6 5 - ابن خلكان، المصدر نفسه،
 5 - ابن خلكان، المصدر نفسه، 2714-2712/طه عبد أبو عبيّة .698-697

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن تغري بردي، i المصدر ، 5 , 54/ ابن العماد الحنبلي، نفس المصدر ، ج3 ص272/ ياقوت المصدر نفسه 4 1603-1604/ الزركلي، المرجع نفسه، ج4 ص206/ عمر رضا كحالة، نفس المرجع، ف ك 254/ البغدادي إسماعيل باشا، المرجع نفسه، ج1 ص653/ حاجي خليفة، نفس المرجع، ج1 .1904-1812-1809-1773-1617 2 538-520-493-355-135

أبو عبد الله محمد بن شريح الرّ عيني الإشبيلي ( 476هـ/1083)

وفي مجال علم الحديث ألف الأندلسيون في هذا العصر كتب العوالي ( المحدّثين)، ومنها "العوال" لابن عبد البرّ القرطبي<sup>2</sup>، وفي الجمع بين صحيحي البخاري ومسلم برزت مؤلفات كثيرة منها " مسند الحميدي"

وفي الجرح والتعديل ألف أبو الوليد سليمان بن خلف الباجي كتاب " التعديل والتجريح لمن خرج عنه البخاري في الصحيح"4، وفي تاريخ الرواة كثرت مؤلفات ابن عبد البر وأهمها "

" الاستيعاب في معرفة الأ " وفيه ثلاثة

6

وفي مجال الفقه المالكي ألفت الكثير من المؤلفات تناولت أغلبها الموطأ والمدوّنة (مدوّنة سحنون بن سعيد التنوخي المتوفى سنة 420هـ/1029) شرحا واختصارا، وأهمّها " التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد"، الذي يقع في سعين جزءا، وقد رتبه على أسماء شيوخ مالك على حروف المعجم، وعنه قال " وهو كتاب لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثله، فكيف أحسن

منه"  $^{7}$  ومن أهم ما ألفه أبو الوليد الباجي في شرح الموطّ أ

" في عشرين مجلدا، وهو عديم النظر كما قال الذهبي. $^{8}$ 

أمّا ما يتصل بكتب النوازل، " الإعلام بنوازل الأحكام" للشيخ أبي

الأصبغ عيسى بن سهل بن عبد الله الأسدي البيّاني القرطبي ( 486هـ/1093 )، يعتبر

<sup>1 -</sup> صلى ليلة بالمعتضد فوقف في الرّعد على قوله تعالى: [ يَ عد الآية:17، فقال كنت بعده صفة للأمثال، وما فهمته إلا من وقفك، ثمّ أمر له بخلعة وفرس وجارية وألف دينار. الذهبي،

عياض بن موسى اليحصبي أبو الفضل، الغنية 163

<sup>3 -</sup> ابن خير المصدر نفسه 121 195.

<sup>4 -</sup> المقري، المصدر نفسه، 2 (6/ ابن خير نفسه ، ص180/ الكتاني محمد بن جعفر . 207

 $<sup>^{5}</sup>$  - القاضى عياض، نفسه، ص $^{43}$  سه، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - نفسه، ص121-122/121/ ابن خیر نفسه 182.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الحميدي، نفس المصدر فسه (356/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، (2 25/ الذهبي، المصدر نفسه (18 157).

<sup>8 -</sup> نفسه 18 53/ ابن خير المصدر نفسه 121.

من أهم ما ألفه الأندلسيون في هذا التخصيص، وعليه كان يعوّل الحكّام1، وفي أصول الفقه فإنّ أبرز عالم أندلسي مالكي بدون منازع خلال هذا العصر هو أبو الوليد " إحكام الفصول في أحكام الفصول" " كتاب الإشارة في

أصول الفقه " وغير ها. 2

وتجدر الإشارة إلى أنّ المذاهب الأخرى كانت حاضرة في مجال التأليف، وخاصة المذهب الظاهري من خلال مؤلفات ابن حزم، وهي كثيرة ومتنوّعة فيها مذاهب المالكية والشافعية وردّ فيها على فرق التقليد، ويعدّ كتابه

" أهمّ كتاب طبّق فيه ظاهريته، وهو عبارة عن موسوعة فقهية شرح فيها باختصار كتابه " 3 п

لم يقصر أهل الأندلس في الدراسات العلمية المتعلا فا ای -( جغرافية ، اريخ وغيرها، حيث كانت ىدلة ر پاضیات و حضورا قوية ، فقد أسهم تلاميذ المجريطي ومنهم الكرماني ( 458هـ/1065 ) على بن سليمان الزهراوي ( 1057/**-**449 )

وغيرهم في تطوير الد سات العلمية البحتة بما أضافوه إلى التراث الأندلسي من كتب قيّمة 4، ويعد أبو إسحاق الزرقالي ( 480هـ/1087) أبرز عالم فلكي أنجبته الأندلس بعد المجريطي، بما قدّمه من اختراعات ومصنّفات فلكية. 5

وفي مجال الطب لمعت أسماء عديدة، وكان الأسرة بني زهر درجة السّ ممارستها للطب بالأندلس على مدى قرنين و نصف من الزيمان، ويعد أبو مروان عبد الملك بن محمد بن مروان بن زهر الإيادي الإشبيلي ( 470هـ/1077 )

5 - بالنثباء .453-450

ابن بشكوال، نفسه، 2 948/ النباهي،  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن خبر نفسه 122.

 $<sup>^{3}</sup>$  - الحميدي، نفسه، ص $^{3}$ 364/ المقرى، المصدر نفسه، 2 97.

<sup>93-92/</sup> ابن أبي أصيبعة، نفس المصدر، ص444-446.

<sup>129-127/</sup> عمر رضا كحالة، المرجع نفسه،

هذه الأسرة<sup>1</sup>، ومن الكتب التي تبرز الخصوصية الأندلسية في دراسة الأدوية " أعيان النباتات والشجريات الأندلسية " لأبي عبيد البكري.<sup>2</sup>

ألف ابن بصال كتاب الفلاحة، الذي اعتبره المقرّي عملا علميّ مميّزا " شهدت له التجربة بفضله "3 هالمستشرق الإسباني خوسيه ماريا مياس فاليكروسا في بحث له بعنوان " علماء الفلاحة الأندلسيون " " ها المستشرق الأندلسيون " " ها المستشرة الأندلسيون " " المستشرة المستون " " المستشرة المستون " " المستشرة المستون " " المستشرة المستون " المستشرة المستون " المستشرة المستسبّد المستشرة ال

يمتاز بكون مؤلفه يتحدّث فيه عن تجاربه الخاصنة لا في إسبانيا وحدها، بل المشرق حيث قام برحلات كثيرة ".4

الجغرافية تميّز عهد الطوائف بن عبيد البكري، أو لهما: " وهو معجم لغوي جغرافي

يصف فيه جزيرة العرب، ويتألف الكتاب من سبعمائة وأربع وثمانين بابا، وقد رتبه ترتيبا هجائيا أندلسيا<sup>5</sup>، أما الكتاب الثاني فهو" "، الذي تحدّث فيه عن

عن كلّ مملكة بتفصيل، فيصفها ويذكر حدودها وطرقها ومسافاتها، ويأتي بشيء من تاريخها وعادات أهلها وخصائصهم<sup>6</sup>، إلى جانب مؤلف أبي العبّاس أحمد بن عمر بن ": ". 1085- 1002- 1085

ترصيع الأخبار وتنويع الأثار والبستان في غرائب البلدان والمسالك إلى جميع الممالك"، الذي قسمه إلى فصول، وكلّ فصل يدور حول كورة من كور الأندلس وأقاليمها وأجزائها.<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن أبى أصيبعة، نفسه، ص474.

بي ببي بسيب على المسلم المسلم

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفح الطيب، 3 151.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - Jose M. Millas Vallicrosa: Los Geoponos Hispano- araes, In Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islamicos En Madrid, Volumen IV, Madrid, 1956, p.126-127.

<sup>5 -</sup> أبو عبيد البكري، معجم ما استعجم من أسماء البلاد والمواضع، ضبط وتحقيق

عالم الكتب، بيروت 3 1403هـ، 1 4/ حسين مؤنس، نفسه، ص120-128.

<sup>6 -</sup> نفسه، ص132-133.

 $<sup>^{7}</sup>$  - نفسه، ص $^{7}$  - 94.

<sup>8 -</sup> محمود على مكي، مقدّمة تحقيقه للمقتبس، ص68-76 82-80.

بن عبّاد ملك إشبيلية سنة 462هـ/1070م، كما صنف ابن حزم كتابه " نقط العروس في تواريخ الخلفاء " وفي تاريخ الأديان صنف كتابه" الفصل في الملل والأهواء حل "أ وغير ذلك من المؤلفات القيّمة التي تشهد على خصوبة الإنتاج الفكري خلال هذه الحقبة من تاريخ الأندلس الإسلامية.

وجملة القول، أنّ الحركة العلمية في الأندلس خلال عصر الطوائف تميّزت بالطابع الشمولي في مجال التأليف، حيث مسّت مختلف العلوم وفروع المعرفة، كما تميّزت بمشاركة كلّ المدن الأندلسية في دفع عجلة الحركة الثقافية والفكرية في الجزيرة، ممّا أدّى إلى غزارة الإنتاج المحلّي، الذي نتج عنه بروز الخصوصية لأندلسية واستقلاليتها عن المشرق.

وبالرّغم من التناقض الذي بدا واضحا بين الوضعية الثقافية والأوضاع ياسية والاقتصادية والاجتماعية، فإنّ ملوك الطوائف كانت لهم اليد الطولى في العلمية بتشجيعهم المادّي والمعنوي لكلّ المثقفين ببلادهم.

# 5. إسهام البربر في الحركة العلمية على عهد ملوك الطوائف: ( 422- 484 هـ/ 1091 - 1031 )

آدت مختلف العوامل التي سبق الحديث عنها خلال هذا العهد إلى بروز البربر كغير هم من الأقليات بالأندلس وتميّزهم ثير من العلوم، ومن أهمّ الفروع العلمية التي شاركوا فيها مايلي:

## 1.5. العلوم الدينية:

)- الفقه: كثيرة هي الشخصيات البربرية التي برزت في مجال الفقه خلال هذه الفترة، ومن أبرزها:

الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج18

\* الفقيه أحمد بن إبراهيم بن أبي زيد اللواتي المرسى (كان حيّا سنة 423هـ/1031) لذي رحل إلى المشرق وسمع بمصر من القاضي أبي محمد عبد الوهمّاب بن على البغدادي<sup>1</sup>

\* الفقيه أبو الحسين يحي بن إبراهيم بن أبي زيد اللواتي، وهو أخو أحمد ابق الذكر، وقد رافقه في رحلته العلمية إلى مصر وسمع معه من القاضي أبي محمد عبد الوهاب بن علي البغدادي، وأجاز لهما كتبه كلها وما رواه سنة <sup>3</sup>. 1031/هـ/423

\* أحمد بن إسماعيل بن دُليْم أبو عمر القاضي الجزيري (كان حيّا سنة 440هـ/1048 )4، الذي كان يملك من المؤهلات العلمية ما جعله يحوز على منصب القضاء بجزيرة ميورقة، وهو منصب عادة ما يمنح لأصحاب الأحكام المتمكنين الفقه، الذي يؤهلهم للفصل فيما يعرض عليهم من مسائل وفقا لأحكام الشريعة الإسلامية

عثمان بن عبد الله بن إسماعيل بن دليم البجاني، وهو ابن أخ أحمد بن إسماعيل السالف الذكر، وأصله من جزيرة ميورقة وقيل من الجزيرة (مات قریبا من 434 أو نحوها).  $^{5}$ 

\* أبو على حسين بن محمد بن سلمون المسيلي ( 431هـ/1039) ولى الشورى بقرطبة وكان حسن التفقه، وقد نوظر عليه في المسائل وكان بحسن سو اها 6

\* الفقيــه أبــو القاســم خلــف بــن أحمــد بــن جعفــر الجــر اوي المــري لة بالمرية مدّة من الزّمن غير معلومة، ثمّ ( 1082/<del>-</del>475 ) عنها1.

 $<sup>^{1}</sup>$  - فقيه مالكي انتهت إليه رياسة المذهب وأديب وشاعر رحل إلى مصر  $^{1}$ /23-22

<sup>.66 1 1</sup> /22

<sup>\* -</sup> ابن بشكوال، نفس المصدر، ج1 ص57-58/ ابن ماكولا على بن هبة الله بن أبي نصر، الإكمال في رفع الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكني والألقاب، دار الكتب العلمية، بيروت، ط[، 1411هـ، ج3

 $<sup>^{5}</sup>$  - ذكر الحميدي أنّه كان من الفقهاء المذكورين. /360 /297 /325 نفسه، 2

<sup>.134</sup> نفسه، [

\* أبو بكر محمد بن عبد الله بن عيسى بن أبي زمنين المري الإابيري (1036هـ/1036)، وهو أخو الإمام أبي عبد الله، وكان فقيها فاضلا، ولي قضاء البيرة، ولأجله ألف أخوه كتاب الأحكام المسمّى ب" ي بالبيرة وهو قاض 2، وذكر ابن الزبير أخ ثالث لهما وهو عبد الله بن عيسى بن محمد بن أبي زمنين المري ولم يزد على ذلك. 3

\* أبو محمد عبد الله بن أحمد بن الحاج الهواري، من أهل جزيرة ويعرف بابن حفّ (403-474هـ/1012-1081)، الذي روى عن يد الباجي ولازمه، وتفقه به، وأجاز له أبو عمر بن الحدّاء، وكان يميل إلى مذهب الباجي في جواز مباشرة النبيّ صلّى الله عليه وسلّم الكتاب بيده، في حديث كتاب المقاضاة في الحديبية كما جاء في ظاهر بعض رواياتها4، حيث كان يعتقد الله عليه وسلم كتب، لكنّه تاب عن ذلك وأعلن أنّ

الله عليه وسلم ما كتب قط حرفا، وعليه ألقى الله تعالى بعد أن شاهد حلما أفزعه. 5

\* أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن جماح الكتامي السبتي (توفي في حدود 1077هـ/1077)، الذي اتخذ من شرق الأندلس مستقرّا له، وكان من أهل الحفظ والمعرفة بالفقه وعلم التوحيد والاعتقاد، وكان القاضي أبو الوليد الباجي يستخلفه تدريس أصحابه. 6

\* الفقيه أبو مروان عبيد الله بن محمد بن قاسم الكزني (من أعلام القرن  $^{7}$  )، الذي روى عن أبي عبيد القاسم بن خلف الجبير الفقيه وغيره.  $^{7}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - نفسه، 1 151.

<sup>.303 1</sup> نفسه /366

<sup>.89 3 - 3</sup> 

<sup>4 - :[</sup>حد ثنا يحي بن بُكير حد ثنا الليث عن عُقيل عن بن شهاب قال أخبرنا عُروة بن الزبير: أنه سمع مروان والمسرو ر بن مخ ر مة رضي الله عنهما، يخبران عن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، قال: ككتب سُهيل بن عمرو يومنذ، كان فيما اشترط سهيل بن عمرو على النبيّ صلى الله عليه وسلم أنه لا يأتيك منا أحد وإن كان على دينك إلا رددته إلينا وخليت بيننا وبينه، فكره المؤمنون ذلك وامتعضوا منه، وأبى سهيل إلا ذلك، فكاتبه النبيّ صلى الله عليه وسلم على ذلك]. البخاري أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، الجامع الصحيح المختصر، تحقيق: مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، اليمامة- بيروت، ط3، 1407هـ- 1987م، ج2 ص967، الحديث رقم 2564.

<sup>6 -</sup> اين بشكوال، المصدر نفسه، 1 \$248/ ابن الزبير، المصدر نفسه، 3 \$15.

<sup>7 -</sup> فسه، 1 249.

\* أبو بكر محمد بن أحمد بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان القرطبي (395435هـ/1004-1004)، وهو ابن قاضي القضاة أبي العبّاس بن ذكوان الذي تقدّمت ترجمته، ويذكر أن له الحزم بن جهور قلده بإجماع أهل قرطبة

صرف عنه، وكان من أهل العلم والحفظ والنباهة والذكاء والفهم. 1

\* أبو عمران موسى بن عيسى بن أبي حاج واسمه يحج الغفجومي الفاسي أبو عمران موسى بن عيسى بن أبي حاج واسمه يحج الغفجومي الفاسي (368-430-978هـ/978-1038) الذي دخل الأندلس طلبا للعلم فسمع بقرطبة من شيوخها، ثمّ رحل إلى المشرق وحجّ حججا، وسمع خلال رحلته بمكة ومصر والقيروان وبغداد، فجمع حفظ المذهب المالكي $^2$  ثمّ عاد ودارس الفقه، ومن آثاره " الفهرست " "التعاليق على المدو " نة "  $^3$ 

\* أبو الحسين يحي بن إبراهيم بن أبي زيد اللواتي المقرئ، المعروف بابن البيّان المرسي (406-496هـ/1012-1015)، الذي أخذ بمصر كتاب" التلقين " عن هاب، وهو كتاب في فروع الفقه المالكي، وفي آخر عمره اختلط فروى عن أشخاص لم يلقهم ولا كاتبوه.

\* أبو محمد عبد الله بن خلوف بن موسى الزواغي، المعروف بابن أبي العظام ( 1051هـ/1051 )، وكان صاحب أحكام الجهة ببجانة. 5

\* عبد الوهاب بن محمد بن عبد القدّوس بن يوسف بن أ

5هـ/11 )، وهو من بني عبد الوهاب أحد فروع صنهاجة بأشونة، الذين قال عنهم ابن حزم: "وقد خملوا، فما بقي منهم من يعرف إلا رجل له رحلة حج وطلب العلم، وهو اليوم خطيب جامع قرطبة، ثم ذكر اسمه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 2 476-476/ ابن العماد الحنبلي، المصدر نفسه، 3 247.

<sup>.326 7 - 3</sup> 

<sup>4 -</sup> نفسه، 2 .516

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه، 1 - 231-230

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - مهرة أنساب العرب، ص502.

- \* أبو عبد الله محمد بن عبد الأعلى بن هاشم، ويعرف بابن الغليظ<sup>1</sup> (من أعلام النصف الثاني من القرن 5هـ/11)، الذي كان من أهل العلم والأدب والرواية، فأمكنه ذلك من ولاية قضاء مالقة.<sup>2</sup>
- \* أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي زمنين الإابيري ( 460هـ/1067 )

  3 : " وكان فقيها نبيها ".4
- )- علم الحديث: من أبرز علماء البربر الذين تخصّصوا في هذا العلم خلال الفترة ، نجد الشخصيات التالية:
- أبو عمر أحمد بن إسماعيل بن دليم القاضي الجزيري الميورقي، الذي روى
   عن الفقيه المحدّث محمد بن الخلاص اليماني، قال

محمد بن زبّان، عن الحارث بن مسكين<sup>5</sup>، عن أبي القاسم عن مالك، قال: قال رجل لعبد الله بن عمر<sup>6</sup>: إنّي قتلت نفسا فهل لي من توبة ؟ فقال: أكثر من شرب الماء

\* أبو عمر عثمان بن عبد الله بن إسماعيل بن دليم البجاني الجزيري، روى عن أبي عمر يوسف بن أفلح، وكان قد سمع منه سنة 393هـ/1002 <sup>8</sup> الحميدي عنه <sup>9</sup>، أمّا ابن بشكوال فقد ذكره بأقلّ من هذا، ولم يذكر أحدا من شيوخه 10.

 $<sup>^{1}</sup>$  - بنو الغليظ ينتمون في صنهاجة. نفسه، ص $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{76}$ / الضبي، المصدر نفسه، ص $^{90}$ / ابن بشكوال، نفسه،  $^{2}$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{3}$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{3}$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{3}$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

لبيرة ". ابن الخطيب، الإحاطة، 3 136-135/ ابن سعيد، المصدر نفسه 2 126/ 4 50 4

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن الخطيب، نفسه،  $^{3}$  3.

<sup>5-</sup> أبو عمر الحارث بن مسكين بن محمد الأموي المصري ( 250هـ/864)، فقيه مالكي و، حدّث، امتحنه المأمون في محنة القرآن فسجنه بالعراق، فلمّا ولي المتوكل أفرج عنه، فعاد إلى مصر وتولّى القضاء بها. الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية، بيروت، (.) 8 /216 السيوطي، طبقات الحفاظ، ص228/ الصفدي، نفسه، 11 /198-198.

<sup>6 -</sup> صحّابي معروف أفتى الناس في الإسلام 60 سنة، وله في كتب الحديث 2630 حديثًا، من بينها 270 في صحيح البخاري.

دار الجيل - بيروت 1 1412 - 1992 4 187-181/ الزركلي، المرجع نفسه، 4

 $<sup>^{7}</sup>$  - الحميدي، المصدر نفسه، ص $^{48}$  ابن بشكوال، المصدر نفسه،  $^{7}$ 

<sup>8 -</sup> المصدر نفسه 3 167-166.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> - 1297 الضبي، المصدر نفسه، ص360.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 2 325.

- \* أبو القاسم خلف بن أحمد بن جعفر الجراوي المري، روى بالمشرق وشهد له بالرّواية غير واحد من شيوخ ابن بشكوال، الذي قال عنه: "وكان معتنيا بالعلم رواية له". 1
- \* أبو محمد عبد الله بن أبي دليم البلنسي، الذي روى عنه أبو داود المقرئ، ومن جملة ما سمع منه أحاديث خراش بن عبد الله في سنة 436هـ/1044.
- \* منحل بن زيد النفزي الشاطبي (من أعلام النصف الثاني من القرن 5ه/11) ( 1070هـ/1070 )، وأخذ عنه وحدّث وروى عنه غير واحد.<sup>3</sup>
- \* أبو مروان عبيد الله بن محمد بن قاسم الكزني، الذي حدّث عنه أبو عمر بن : " كان من ثقات الدّاس وعقلائهم. 4
- \* أبو بكر محمد بن حمد بن عبد الله بن هرثمة بن ذكوان القرطبي الذي كانت له عناية بالعلم، وشغف باقتناء الكتب وسماع الحديث. 5
- \* أبو عمران موسى بن عيسى بن أبي حاج واسمه يحج الغفجومي الفاسي، الذي دخل الأندلس فسمع بقرطبة عن عدد من شيوخها، ليصيح بعدها متضلعا بحفظ حديث النبي صلى الله عليه وسلم والمعرفة بمعانيه، وعلى معرفة كبيرة بالرّجال والمعدلين منهم والمجرّحين ممّا أهله إلى إسماع الحديث ببغداد أثناء رحلته إلى المشرق.
- \* عبد الوهاب بن محمد بن عبد القدّوس بن يوسف بن أحمد الأشوني، وكان معاصرا لابن حزم، الذي ذكر أنّ له رحلة حجّ فيها، وطلب العلم واية ممّا جمعه في رحلته هذه. 7
- \* عبد الرحمن بن محمد بن أحمد الصنهاجي القرطبي المعروف بابن اللبان، اختص بالفقيه العالم أبى عبد الله محمد بن عتاب، الذي كان بصيرا بالحديث وطرقه،

ا - نفسه، 1 151.

<sup>.241 2</sup> نفسه - <sup>2</sup>

ابن الزبير، نفس المصدر، 3 .70.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 249.

<sup>5-</sup> نفسه، 2 /412 عياض، 337-336.

<sup>-</sup> نفسه، 2 476-475

 $<sup>^{7}</sup>$  - جمهرة أنساب العرب، ص526.

فكان يرفع بذكره كثيرا، ووصفه ابن بشكوال بالنباهة والمعرفة واليقظة وكمال ذكر أنه روى عن ابن عتاب وغيره. 1

)- القرآن الكريم: كان البربر يحرصون على تعليم أبنائهم القرآن الكريم على امتداد عهود الدّولة الإسلامية بالأندلس، وقد أحرزت طائفة منهم حظا من علوم القرآن خلال هذا العصر، ومن هؤلاء نجد الشخصيات التالية:

\* بو جعفر أحمد بن سليمان بن أحمد المكناسي الطنجي، ويعرف بابن أبي بيع ( 440 ) له رحلة إلى المشرق

أخذ فيها القراءة عن أبي أحمد السرامري وغيره، وأقرأ الناس ببجانة والمرية. 2

\* أبو القاسم خلفة بن تامصلت بن يحي البرغواطي ، الذي دخل قرطبة سنة 467هـ/1074 على أيّام المأمون يحي بن ذي النون، وكان هذا الرجل عالما بالقراءات، وقد روى عن أبي عبد الله محمد بن عبد الجبّار الطرسوسي، عن أبيه كتابه في القراءات. 3

\* أبو عمران موسى بن عيسى بن أبي حاج واسمه يحج الغفجومي الفاسي عرطبة، وكان يقرأ القرآن بالسربعة ويجو دها. 4

\* أبو الحسين يحي بن إبراهيم بن أبي زيد اللواتي، المعروف بابن البيان المرسى، شيخ الأندلس في القراءات<sup>5</sup> أقرأ الناس القرآن وعمر وأسنّ

" بذ النّامية في القراءات الثمانية". 6

\* عبد الوهاب بن محمد بن عبد القدّوس بن يوسف بن أحمد، وهو صاحب رحلة حجّ فيها ودارس فيها القرآن، ولمّا عاد إلى الأندلس تولّى الخطابة والإقراء

<sup>.281 2 -</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 86.

<sup>.159 1 ·</sup> identify 1 · 3 · 3 · 3 · 3

<sup>247 3 /475 2</sup> نفسه، 2 <sup>4</sup> - نفسه، 2

<sup>5 -</sup> نفسه، 2 516/الزركلي، المرجع نفسه، 8 134/عمر رضا كحالة، نفس المرجع، 5 181. 181.

 $<sup>^{7}</sup>$  - ابن حزم، المصدر نفسه، ص526.

\* أبو عمران موسى بن سليمان اللخمي الدّاموسي 1 ( 494هـ/1000 ) وكان مقرئا فاضلا، عالما بالقراءات، أخذها عن أبي العبّاس أحمد بن أبي الرّبيع الناس بالحمل عنه. 2

\* أبو محمد عبد الله بن خلوف بن موسى الزواغي المعروف بابن العظام، الذي كان صاحب صلاة الفريضة ببجّانة، كما كان من أهل التلاوة والاجتهاد

3

\* سليمان بن منحل النّ في الفقه خطيبا. 4

هذه هي النخبة من علماء البربر التي استطعت رصدها في هذا الجرد خلال عهد الطوائف، وتبقى الملاحظة نفسها تنطبق على مشاركتهم العلمية في العلوم الشرعية، التي انخفضت نوعا ما مقارنة بالعدد الإجمالي لمشاركتهم في العهد السّابق، مع تواصل الفقه في الصدارة يليه علم الحديث ثمّ علوم القرآن.

: .2.5

ا- : من أبرز الشخصيات الأدبية البربرية التي كانت حاضرة بقوة في هذا المجال بالأنداس على عهد الطوائف:

( كان حيّا بعيد 440هـ/1048 \*

الذي وصفه الحميدي بالأديب البليغ، وقال: إنّه يجري في رسائله على طريقة أبيه.  $^{5}$ 

\* عبد الله بن القين بن باديس بن حبّوس بن ماكسن بن زيري بن منّاد الصنهاجي الغرناطي<sup>6</sup> (447- توفي بعد 487هـ/1055 الذي حاز حظا

<sup>1 -</sup> الداموسي نسبة إلى داموس، وهي بلدة بالمغرب من بلاد البربر من البر الأعظم قرب جزائر بني مزغناي. ياقوت الحموي، معجم البلدان، 2 284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 2 476/ ياقوت الحموي، ها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 230-231.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، 1 175.

<sup>- 5</sup> نفسه، 2 - 368

الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار للطباعة والوراقة، الرباط، 1972، ص153-154/ مجهول، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق: سهيل زكار والأستاذ عبد القادر زمامة، دار الرشاد الحديثة- الدار لبيضاء، ط1، 1399هـ 1979، 17/ ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص232-236/ قاسم الطويل مريم ، مملكة غرناطة في عهد بني زيري البربر، مكتبة الوحدة العربية- الدار البيضاء، دار الكتب العلمية- بيروت، 1994

بغرناطة ربعة مصحف

بخطّه في نهاية الصّ

ويبدو أنّ الأمير عبد الله واسع الاطلاع كما يتبيّن من تمكّنه من العربية وآدابها في مذكراته الموسومة بكتاب التبيان عن الحادثة الكائنة بدولة بني زيري نه حيث يقتبس عددا كبيرا من الآيات والأحاديث النبويّة والأمثال والأشعار والحكم في مجالات شتى، ويرى أمين توفيق الطيبي في مقدّمة تحقيقه لكتاب التبيان أنّه ربّما كان يشير إلى نفسه حينما كان يروي أنّه قيل لرجل " من أين لك هذا العلم " 2

\* يَ يُر وهِال بيدير بن حُ وس بن زيري بن

اد الصنهاجي الغرناطي، حبّوس بن ماكسن، الذي عرف بإقباله على قراءة الكتب ومجالسة الفقهاء $^{3}$  وقد روى عن أبى الفتوح ثابت بن محمد الجرجاني $^{4}$ 

يدير رئيسا محبًّا في العلم وأهله، ذا حظ صالح من الأدب واستمالة منتحليه. 5

\* بن رزين الهواري<sup>6</sup>، الذي أشاد الفتح بن خاقان به فقال: "وله نظم ونثر ما ما قصر عن الغاية، ولا أقصر عن تلقي الرّاية، ولقد أثبت منها نبذ تروق شموسا، "<sup>7</sup>، أمّا ابن دحية، فيعتبره من طبقة الشعراء البارزين في عصره،

عصره، ويستشف ذلك من قوله:" وذو الرياستين زاد عليهم بأدب أبهى من الرا الأريض ومنظوم بديع من القريض".<sup>8</sup>

ورغم هذه المكانة التي كان يتمتع بها في مجال الأدب، فضلا عما كان يقيمه من مجالس للأنس والشراب على عادته، في منيته المسمّاة ب" منية العيون"

<sup>1 -</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، 3 (289.

<sup>2 -</sup> الأمير عبد الله بن بلقين بن زيري، " التبيان "، تحقيق وتقديم وتعليق: أمين توفيق الطيبي، منشورات - الأمير عبد الله بن بلقين بن زيري، " التبيان "، تحقيق وتقديم وتعليق: أمين توفيق الطيبي، منشورات - 177 42 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995

<sup>3 -</sup> ابن بلقين، المصدر نفسه، 65.

<sup>4 -</sup> كان إماما في العربية متمكّنا في علم الأدب. الحميدي، نفس المصدر 182/ رنفسه، 1 114-114/ م 3 3 102.

<sup>.422-421 2 8 -5</sup> 

أ- الحاجب ذو الرياستين أبو مروان عبد الملك بن رزين الهواري ( 496هـ/102م). ابن الآبار، الحلة السيراء، ج2 ص108-115/ ابن سعيد، نفس المصدر، ج5 ص428-429/ ابن بعداري، نفس المصدر، ج5 للسيراء، ج2 125/ ابن عذاري، نفس المصدر، ق 309/ ابن دحية الكلبي، نفس المصدر 47-49/ الخطيب، أعمال الأعلام، ص206-207.

<sup>.158 1 -7</sup> 

 $<sup>^{8}</sup>$  - ابن دحية الكلبي، نفسه، ص $^{47}$ .

بشنتمرية، إلا أنّه عرف بطبعه الغريب في معاملته للشعراء، حيث "كان يتشطط على امه ولا يرتبط في مجلس مدامه، فربّما غدا إنعامه بؤسا وانقلب ابتسامه عبوسا". ويعتبر عبد الملك بن رزين أطول ملوك الطوائف عهدا، حيث حكم مدّة ستين (436-496هـ/102-1044)، ولعلّ أهمّ الأسباب التي جعلته يتوخي

المبكر كسائر الإمارات الأندلسية المعاصرة له، مناعة إمارته بحكم تضاريسها الوعرة، فضلا عن تجنّبه دائرة الصرّراعات والفتن التي عمّت معظم أجزاء الأندلس حينئذ.2

وقد نقل إلينا ابن بسّام نسخة رّقعة من نثره، بعث بها إلى ابن طاهر <sup>3</sup> غاية وجمال في العبارة، وسلاسة في الأسلوب، ودقة اللفظة التي كان يتخيّرها وينتقيها انتقاء، يخطب فيها وداده ويستميل فؤاده ليحلّ بمملكته، وممّا خاطبه به في هذه الرّقعة، في فصل منها:

" وأنا أعرض عليك — - ما هو الأوفق لي، والأحق بي، عن عزيمة مكينة، ورغبة وكيدة، من التنقل إلى جهتي، والاختلاط بي وبلحمتي، فأستوفي الحظ من مؤانستك، واستنفد الوسع في تكرمتك، وأقاسمك خاص ضياعي، ومعلوم أملاكي ورباعي، وإن شق عليك الكون بجهتي- جهتك- لبرد هوائها، وبعد أنحائها، فهذه شنتمرية أقف طاعتها عليك، وأصرف أمرها إليك، وعندي م

ما يقتضيه لك رفيع الحال، ولك الفضل في مراجعتي بما يستقر عليه رأيك، ويأتي به إيجابك، مكرما مواصلا، إن شاء الله ".4

\* والد عبد الله الحجاري، وهو إبراهيم بن وَزَمَّر الحجاري، الذي كان أديب مدينة الفرج بوادي الحجارة، والمصنف للمأمون بن ذي النون " كتاب مغنطيس الأفكار فيما تحتوي عليه مدينة الفرج من النظم والنثر والأخبار ".5

.148-147

 $<sup>^{1}</sup>$  - ابن خاقان، نفسه،  $^{1}$  158.

 $<sup>^{2}</sup>$  - كمال السيّد أبو مصطفى، بحوث في تاريخ وحضارة الأندلس في العصد

الإسكندرية، 1993 25.

 $<sup>^{6}</sup>$  - محمد بن أحمد بن إسحاق بن طاهر، ذي الوزارتين الأجلّ الكاتب الماهر وصاحب المظالم بمرسية. ابن بسّام، المصدر نفسه، 5  $^{2}$  - 28-24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - نفسه، 5 114.

 $<sup>^{5}</sup>$  - ابن الخطيب، الإحاطة،  $^{3}$  328-329/ حسين مؤنس،  $^{5}$ 

( 1094/**-**\$487 )

وهو بطليوسي مكناسي الأصل، من مكناسة الجوف<sup>1</sup>، وكان هذا الرجل أديبا بارعا الخط حافظا للغة، لسنا فصيحا، وقد وصف ابن خاقان نثره بأنه " نثر تسري رقته سري النسيم " 2

ومن نثره المزري بالدر" ما كتب به إلى المعتمد شافعا، وهو:

" ما يسفر لي – أيدك الله – وجه مُطالعتك، ويَعِنَّ لي سبب مراسلتك، إلا وأجد مان قد أقبل بعد إعراضه، وأمد حبل انتفاضه، وأرى المُ إلي عِنانها، وتدني من يدي إحسانها، فإنك العِ الذي أعتده جبلا ألوذ بحقوه، ومَنهلا أكْرَعُ في صفوه، ومُعظمًا أعاطيه بقسْطِه، وأناجيه على شَحَطِه، ولمّا كان " " – – سبقت به المعرفة القديمة، وسلات معه الأذِ ة الكريمة، وأتاذ ثناؤه بالغيب عليك ، كأنما هبّ صبّا أو شمالا، لزمني أن أعلمك بمكانه من الانقطاع إلى جهتك، والتحيّز إلى فنتك، وأن أشفع له عندك شفاعة حسنة، أدرك معها له كرم الشفيع ويحوز بها منك شرف العارفة والصّنيع، وهي منّة طوّقته إيّاها، وأ ه به ها عترض عليه فيها، وقد شَهِ له لها ولنواحيها، ويعيذ الله مجدك أن يكون ما وهبت مُ ا، أو ما أوليت مُ لها الإسعاف يرتقب الظمآن الورود والوصول، وإن مننت أيّدك الله بالمراجعة الجميلة البديعة، وقرنتها بأحوالك المصونة الرّفيعة، اقتضيت الشكر من شاكر، كا زاهِم

3 11

ومن خلال رسالته هذه يتضح لنا أنّ المتوكل بن الأفطس كان أديبا متضلعا، ومتمكّنا من لسان العرب، فهو يتصرّف في الأدب تصرّف من له كعب في ها يحسن توظيف ملكة اللغة التي أوتيها، ويسوق ما أورده بأسلوب رفيع يجاري فيه

\* الأديب الأمير أرقم بن عبد الرحمن بن إسماعيل بن عبد الرحمن بن إسماعيل بن عامر بن مطرّف بن موسى بن ذي النون، ويعرف بالمضراس وهو أخو

ابن سعيد، المصدر نفسه، 1 365-364 ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص185 ابن خاقان، الأعلام، ص185 ابن خاقان، النفسه 1 120-145.

عسبه 1 120. 2 - نفسه، 1 120.

إسماعيل وقد تميّز على أسرة بني ذي النون بنظمه وتولعه بالأدب<sup>1</sup> وكان المأمون ابن أخيه ينفيه ويبغضه ويحسده على أدبه، ففرّ إلى الثغر الأعلى لمملكته<sup>2</sup>، إلى أراضي النصارى حيث بقي في ضيافتهم إلى أن قتل غيلة بفعل مؤامرة دبّرها ابن أخيه يحى المأمون.

\* إسماعيل الظافر بن عبد الرحمن بن سليمان بن ذي النون، الذي كان يمتلك ثقافة واسعة ورفيعة جعلته في مستوى عصره المزدهر، وقد وضع كتابا شبيها ب" زهر الأدب" للحصري، إنّما لم يصلنا للاسف شيء منه، ولا بلغنا تعليق أو نقد لما فيه. 3

\* الأديب العالم المظفر أبو بكر محمد بن عبد الله بن مسلمة المعروف بابن ( 1068-1068 )، الذي كان أديب ملوك عصره بغير مدافع ولا منازع، وله التصنيف الرّائق والتاليف الفائق المترجم بالتذكرة والمشتهر اسمه أيضا بكتاب " في خمسين مجلدة 4، وهو يختص في جانب كبير منه بعلم الأدب، حيث الشتمل على الآداب المتخيّرة والطرف المستملحة والنكت البديعة والغرائب الملوكية.

\* محمد بن عبد الأعلى بن هاشم، المعروف بابن الغليظ القرطبي، الذي وصفته كتب التراجم والطبقات بصفة العلم وجعلته من أهل الأدب. 5

\* أبو عمر عثمان بن عبد الله بن إسماعيل بن دليم البجّاني (مات قريبا 1042هـ/1042 أو نحوها)، الذي ذكره الحميدي وقال: "كان من الأدباء الصدّالحين". 6 \* عبد الرحمن بن محمد بن أحمد الصنهاجي القرطبي، يعرف بابن (1087هـ/1087)

7

أده. 7

<sup>- 126</sup> عبد المجيد نعنعي ، نفس المرجع، ص126.

<sup>4</sup> - ابن سعيد، المصدر نفسه 2

 <sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - عبد المجيد نعنعي، نفسه، ص91.
 <sup>4</sup> - ابن بسّام، المصدر نفسه، 4 / 640/ ابن عذاري، نفس المصدر، 3 / 237-236/ المقري، المصدر نفسه، 3 / 380/
 <sup>70</sup> - ابن بسّام، 180/ 2 / 97/

<sup>.429 .423 .429 .5 .</sup> الحميدي، نفس المصدر  $^{5}$  . الحميدي، نفس المصدر  $^{6}$  .325 .6 . نفسه، ص $^{6}$  .326 .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - نفسه، 2 281.

)- : كثيرة هي الأسماء التي اشتهرت ميدان الشعر خلال عصر الطوائف أهم الشخصيات التي رصدتها

لنا كتب التراجم ما يلي:

وكان شاعرا يجري على طريقة أبيه : [

الخفيف ]

\* ذو الرياستين عبد الملك بن رزين الهواري، الذي يعتبر من الشعراء البارزين في عصر الطوائف، وهو يقف في المقام الأول – إذا ما استثنينا ابن عب - في هذا الفنّ، وهذا ما ذهب إليه ابن دحية الكلبي بقوله: "

عليهم بأدب أبهى من الروض الأريض، ومنظوم بديع من القريض"<sup>2</sup> التراجم نتفا من شعره وهو كثير وجيّد، يؤكّد حقيقة تمكّنه بعيدا عن كلّ إطراء ومجاملة، ومن ذلك مثلا قوله مفتخرا بقومه: [ من البسيط]

أهْ زينِ يْ هُ

3

وله في وصف إحدى روضاته، قوله: [ الطويل ]

يً ي غُ يحُ مُ ايَ هُ يح مِ 1 يح مِ

47 - <sup>2</sup>

<sup>1 -</sup> الحميدي، المصدر نفسه، ص320/ الضبي، المصدر نفسه، ص387/ الضبي، ص37/ الضبي، ص37/

<sup>3-</sup> المصدر نفسه 2 111/ابن بسدّام، المصدر نفسه 5 119.

\* أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن وزمّر الحجاري الصنهاجي، الذي كان أديبا وشاعرا، ومن شعره في كتابه " الحديقة في البديع "، قوله: [ السريع ]

يُ هِ الدّهْ
يَ ــــهِ يَ

وقد قصد إفبال الدولة ملك دانية ومدحه، ومن شعره في أبي بكر بن عبد العزيز مدبر أمر بلنسية، قوله: [

\* أمّ العلاء بنت يوسف الحجارية البربرية، التّي كانت شاعرة متميّزة، قال عنها احب المسهب: "إنّها ممّن تفخر به بلدها وقبيلها "3، وذكرها المقرّي نقلا عن صاحب المغرب، وقال إنّها من أهل المائة الخامسة، ومن شعرها: [

يَ العيْ العيْ

4 يُ ي يُـ <u>\$</u>

\* الأديب أبو إسحاق إبراهيم بن وزمّر الصنهاجي الحجاري، وهو صاحب المسهب، و كان له ولع بالأداب، خدم به المأمون بن ذي النون، شعره قوله: [ الطويل ]

ها واللهِ

ثهُ

5 42

\* وكان والد عبد الله الحجاري و هو إبراهيم بن وزمّر الحجاري أديبا وشاعرا، وإن لم يؤثر عنه شعرا، ذلك أنّ كتابه " مغناطيس الأفكار فيما تحتوي عليه مدينة " أن الذي ألفه للمأمون بن ذي النون، يدلّ على

<sup>1 -</sup> المصدر نفسه 1 161/ ها/ ابن بسّام، المصدر والصفحة ها/ ابن بسّام، المصدر والصفحة ها/ ابن سعيد، نفسه 2 428/ المقري، المصدر نفسه، 1 669.

ها/ ابن سعید، نفسه 2  $^2$  - ابن سعید، نفسه، 2  $^2$ 

<sup>38 2</sup> نفسه، <sup>3</sup>

<sup>-</sup> نفسه، 4 169.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ابن سعید، نفسه، 2 34-33.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن الخطيب، الإحاطة، 3 329-328.

تضمّنه مادة شعرية كثيرة، ولا يستبعد أن بعضا منها كان من وما من شك أن إذ لا يعقل أن يكتب في القريض لو لم يكن على علاقة متينة به، وما من شك أن إزالة هذا اللبس موجودة في طيّات مؤلفه، الذي ضاع ولم يصل إلينا سوى اسمه.

\* أبو محمد المتوكّل بن المظفّر بن الأفطس، وكان من شعراء الجلة والأعيان، متمكّنا من النظم تمكّنه من النثر، وقد أورد بعض أشاء ومن ذلك مثلا ما ذكره ابن بسّام، قال: " أخبرني الوزير أبو طالب بن غانم، قال: لا أنسى والله خط المتوكّل بهذين البيتين في ورقة بقلة الكرنب، وقد كتب إليّ بهما من بعض البساتين: [ مخلع البسيط]

\* أبو الطيب عبد المنعم بن من الله بن أبي بحر الهواري القيرواني ( 1094هـ/1099 )، الذي ذكره ابن بشكوال وقال: " دخل إلى الأندلس بشرقيها " قلم يزد على ذلك.

\* الأمير أرقم بن عبد الرحمن بن إسماعيل بن عبد الرحمن بن إسماعيل بن عامر بن مطرّف بن موسى بن ذي النون، كان صاحب أدب وله

حظ، قرأ في قرطبة على الرّمادي الشّاعر، وقد نفاه بنو ذي النون نسبهم لأنّه كان ابن أمة مهينة، واقعها أبو الظافر في حال سكره وممّا قاله

: [ الطويل ]

يَ يَ لِيَ لَا يَ لِي لَا يَ لَا يَ لَا يَ لَا يَ لَا يَ لَا لَهُ الْمَ الْبِضُ تَرْ هَ لِا يُ لَا يَ لَا لَا يَ لَا لَا يَ لِلْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْمُ لِلْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُلُوا لِمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ

<sup>.145-132 1 - 1</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الذخيرة في محاسن الجزيرة المصدر نفسه، ج4 652/ ابن خاقان، نفسه، 1 144/ المصدر نفسه، 1 185/ ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص185.

<sup>.315 2 -3</sup> 

<sup>4 -</sup> المقري، المصدر نفسه، 4 134-134.

ولكي يتخلص منه ابن أخيه المأمون بعث إلى النصارى، الذين كان يقيم في مملكتهم من دس إليهم بأنه جاسوس من قبل أبن أخيه ليتكشف على بلادهم فقتلوه، فاستراح المأمون، وقال الحمد لله هذه نعمة من جهتين فقد عدق ووجوب ثار نطلب به. 1

\* إسماعيل الظافر بن عبد الرحمن بن سليمان بن ذي النون، وكان يحفظ الوافر من أشعار القدماء، سواء من عاصروا الجاهلية أو الذين عاشوا. ظهور الإسلام، وكان محبّا للشعر، ينظم الجيّد منه من أن لأخر، وقد قصد بلاطه شعراء كثيرون، ينشدون قصائدهم في حضرته، وينعمون بالوافر من منحه وعطاياه. 2

\* أبو بكر المظفر بن الأفطس، الذي كان له معرفة بالقريض جعلته ينفرد برأيه في من يستحق التنويه به كشاعر، وممّا يؤثر عنه أنّه كان يقول " من لم يكن شعر المتنبّى أو شعر المعربي فليسكت ".3

وإن تعجب فعجبا أن يكون المظفر صاحب التأليف المشهور باسمه، وقد زكّته المصادر التاريخية، كقول ابن حيّان: "لم يكن في ملوك الأندلس من يفوقه "4" : "ولم تشغله الحروب ولا المملكة

همة الأدب "5، ورغم ذلك لم تورد المصادر المعاصرة له ولا التي جاءت عصره أيّا من أشعاره.

ليس ثمّة شك أنّه كان على أقل تقدير ممّن لهم حظ من الشعر، وفي اعتقادي أنّ الكثير من إبداعاته كانت ستنكشف لنا مؤلفه يفقد إلينا كغيره من المصادر التي عاصرت عهده، بل كان سيفيدنا - - بالمزيد من المعلومات التي ربّما أغفلتها هذه المصادر.

)- : ي أرّخت لعهد الطوائف إلى البربر الذين اشتغلوا بالنّحو والبلاغة وغيرها من علوم اللغة، كما فصلت في ذلك بالنسبة لعهد الأموية، ولعلّ ذلك يعزى لكون الأدب والشعر جزء من علوم اللغة، بل إنّهما

 $<sup>^{1}</sup>$  - ابن سعید، لمصدر نفسه  $^{2}$ 

<sup>2 -</sup> عبد المجيد نعنعي ، نفس المرجع، ص91.

 $<sup>\</sup>frac{3}{4}$  - ابن بسّام، المصدر نفسه، 4 - 641.

 $<sup>\</sup>frac{4}{3}$  - المقري، المصدر نفسه، 3 380.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه، 3 194.

لا يصلحان ولا يستقيمان ما لم يستقم لسان المرء ويسلم مر ولا يتأتى ذلك إلا لمن كان على علم بالنّحو والبلاغة والبيان اللغة التي تفضي به ائق والنظم البديع.

ومن الشخصيات البربرية القليلة التي ساقت المصادر خبرها إلينا على هذا العهد:

\* أبو محمد المتوكّل بن الأفطس، الذي كان حافظا للغة، وقد ذكر ابن عبد الملك المراكشي أنّه وقف على بطاقة بخط أبي علي الغسّاني أدرجها في ذكر المِعَا، أثناء ما جاء من المقصور على فِعَل، من كتاب أبي على البغدادي في "

" بخط أبي شجاع ونصّها: " وروى بعضهم المؤمن يأكل في مِ

والكافر يأكل في سبعة أمعاء "1، فقال مِعًا واحدة فأنَث، وقال سبعة بالتّاء فذكر، جمع بين اللغتين، أفادنيه المتوكّل على الله أيّده الله ".2

\* وكان إبراهيم بن وزمر الحجاري والد عبد الله الحجاري حافظا للغة<sup>3</sup>
اعيل الظافر بن عبد الرحمن بن سليمان بن ذي النون يعرف العربية ويمتلك
ناصية البلاغة فيها.<sup>4</sup>

# <u>3.5.</u> العلوم العقلية و

هذه العلوم بالمقارنة مع العلوم الدينية والعلوم اللغوية إلا القليل من قيام الدولة الأموية بها بشبه الجزيرة ككل، ولم يشد البربر عن هذه الظاهرة العامة- من حيث مساهمتهم التي لم تزد عن بضعة أفراد، ومن

هؤ لاء:

أ - ابن عبد البر النمري أبو عمر يوسف بن عبد الله، التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تحقيق: مصطفى بن أحمد العلوي، محمد عبد الكبير البكري، وزارة عموم الأوقاف والشؤون الإسلامية المغرب، 1387هـ، 18 55/وقال الفراء جاء في الحديث "

وربّما أنثوه كأنّه واحد دلّ على جمع. ن أبو الفرج، كشف المشكل من حديث الصحيحين، تحقيق: علي حسين البواب، دار الوطن، الرياض، 1418هـ- 1997م، ج1 ص419-421/ أبو منصور محمد بن الأزهري تهذيب اللغة، تحقيق: دار إحياء التراث العربي – بيروت، ط1، 2001م،

<sup>.288 15 /159 3</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الذيل و 5 2 466. 3 - المصدر نفسه 1 120.

<sup>4 -</sup> عبد المجيد نعنعي، المرجع نفسه، ص91.

\* أبو تمّام غالب بن محمد بن عبد الرحمن بن عبد الله بن نَهَيْك الهواري الأشوني (376- 440هـ/986- 1048)، الذي كانت فنون الحساب أغلب عليه مع مشار کته فی غیر ه. 1

\* عبد الله بن بلقين بن باديس بن حبوس بن ماكسن بن زيري بن مناد " كتاب التبيان عن الحادثة الكائنة بدولة بني الصنهاجي، الذي زيري في غرناطة " على عهد ملوك الطوائف باعتباره أحد ملوكها الذين شاركوا في صنع أحداثها، و هذا ما جعله يسيطر على المادّ في نقلها إلينا ويتحكّم فيها بدقّة، فهو يختار المعلومات ذات الصلة بالأوضاع السياسية والاجتماعية والاقتصادية والنفسية، التي تميّز بها هذا الكتاب عن غيره 2 لير من المعلومات التي ساقها إلينا كان أقرب إلى الدقة والواقعية، ومثال ذلك روايته لمعركة الزلاقة، حيث كان بعيد عن المبالغة التي سقطت فيها عدد من الرّوايات، وذلك بحكم وجوده في قلب و مشار كته في هذه المعركة.

والواقع أنّ كتاب التبيان تأليف طبعه البعد الشخصي الذي جعله فريدا من نوعه في العالمين الإسلامي والأوربي على حدّ سواء، فهو عمل سابق لعصره فيما سيعرف لاحقا بالمذكرات، احتوى على مادّة سخيّة وعميقة وصحيحة غرناطة والأندلس في القرن 5هـ/11 لا نجدها في غيره من المصادر، زاوج فيه صاحبه بين وصف الأحداث وتحليلها، وهو ما استحق من أجله ا

لغات هي الفرنسية والإنجليزية والإسبانية.

على أنّ الأمير عبد الله، كتب مذكر اته -اتّه لـ التي كانت تشكل حاضره - في ماض قريب له بعيدا عن غرناطة وعن الضغوط عادة ما تقيد الأقلا وهي داخل إطار العصر الذي تكتب عنه، بعد نفيه إلى فجاء ذلك على قدر كبير من التجرّد الذي تحفّه الموضوعية ويقلّ فيه حضور الذاتية، باعتبار المؤلف كان طرفا مباشرا في التاريخ الذي كتبه كشاهد على العصر في إطار المملكة التي حكمها وعلاقاتها بالممال الأندلسية

<sup>.363</sup> 2 .250

\*أبو إسحاق بن وزمّر الصنهاجي الحجاري، وكان ممّن ولع بعلوم التواريخ. 1 \* إبراهيم بن وزمّر الحجاري والد عبد الله الحجاري، الذي خصّص جانبا معتبرا من الأخبار في كتابه مغناطيس الأفكار، الذي أهداه إلى المأمون

2

\* إسماعيل المظفر بن عبد الرحمن بن ذي النون، الذي كان شديد الإلمام بتاريخ العرب، وافر العلم بأيّام قبائلهم وأخبار أوائلهم. 3

\* المظفر بن الأفطس، الذي اشتمل كتابه " المظفري " لى الكثير من ير و التاريخ، وفي رسالته التي رد فيها على ابن الربيب القيروانيعتبر ابن حزم " في مصاف كتب التاريخ باعتبار أنه يقارنه ويضاهيه " المتين "لابن حيّان، ويذكر أنّه يتضمّن تاريخا على السنين. 5

هنالي أن عدد المختصرين

بالعهد السّابق، في حين تناقص عدد المشتغلين باللغة والعلوم العقلية وعلوم أخرى مقارنة بكلّ الفترات السّابقة، وهذه ملاحظة يصعب تفسيرها، بينما اللافت للنظر في هذا العهد هو بروز أمراء البربر كعبد الملك بن رزين في الشعر المتوكل بن الأفطس في اللغة وابنه المظفر وعبد الله بن بلقين في التأريخ.

1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الخطيب، الإحاطة، 3 329-328.

أمجيد نعنعي، المرجع نفسه، ص91.
 أمجيد نعنعي، المرجع نفسه، ص91.
 أمجيد نعنعي، المرجع نفسه، ص91.

Rachel Arie, op, cit, p168. /466 4 380 181 3 442

<sup>5 -</sup> المقرّي، نفسه، 3 181.



# 1- أوضاع الأندلس قبيل دخولها تحت راية المرابطين:

سقطت الخلافة الأموية سنة 422هـ/1031م، فآلت ممتلكاتها إلى تركة تقاسمها ملوك الطوائف، الذين كانوا يحكمون شعوبهم بقبضة من حديد، لتحصيل الجباية التي توفر لهم الأموال لقاء صرفها على الجند وملذات الحياة، ودفع إتاوات إلى ملوك النصارى اتقاء لشر" هم.

وقد سيطرت الصراعات على علاقاتهم، حتى أصبح الإسلام قاب قوسين أو أدنى من الاضمحلال، وتمكّن ألفونسو السادس (الأذفونش) من استغلال ذلك لصالحه، فأنشأ دولة موحّدة تضمّ مملكة ليون وكونتية قشتالة أ، مدّ حدودها إلى الوادي الكبير بعداستيلائه على طليطلة في محر م 478هـ/1085م. 2

ونتيجة لهذه الأوضاع المتردّية صار معظم أمراء الطوائف يدفعون الجزية لألفونسو السدّادس، وعندما انقطعت بهم الأسباب استنجدوا بإخوانهم المرابطين، الذين لازموا الثغور لدفع العدو<sup>3</sup>، ويعزى تأسيس دولتهم إلى قبيلة لمتونة الصنهاجية، التي عرفت أيضا باسم الملثمين.<sup>4</sup>

وتحرّك وفد من فقهاء الأندلس نحو مراكش، يحمل معه رسالة مكتوبة من المعتمد بن عبّاد إلى الأمير يوسف بن تاشفين، مؤرّخة في غرّة جمادى الأولى سنة 479هـ/1086م<sup>5</sup>، وقد نجح الوفد في إقناعه بمهمّة نجدة مسلمي الأندلس من التيار الصليبي الزّاحف الذي يتهدّدها، وعلى ضوء ذلك لبّى يوسف بن تاشفين دعوة الجهاد دون تردّد، فجاز إلى الجزيرة الخضراء حيث تلقاه المعتمد مرحّبا، لتتحد الجيوش الإسلامية تحت إمرته، وتنطلق إلى غرب بطليوس أين وقعت معركة

ر395/المفري، نفس المصدر 4 352/ ابن الخطيب، نفس المصدر 4 304/ ليفي : السيد عبد العزيز سالم، ومحمد صلاح الدين حلمي، مؤسسة

- واكذلك لاتخاذهم اللثام. 2 2/ أبو العباس أحمد بن خالد بن المغرب الأقصى، تحقيق:

أبو عبيد البكري، كتاب المسالك والممالك، 2 (19/ الحميري، نفس المصدر، ص483 (514.
 أبو عبيد البكري، كتاب المسالك والممالك، 2 (19/ الحميري، نفس المصدر 4 (304) ليفي

الجامعة، الإسكندرية، 1990 <sup>3</sup> - José Angel Garcia de cortazar la Epoca Medieval, Historia de Espana Dirigida par Miguel Artola, Alianza Editorial, primera edicion: 1998, Madrid, p107.

البيضاء 1418هـ- 1997 2 4/يوسف أشباخ، تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة وتعليق: محمد عبد الله عنان، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر - القاهرة، 1359هـ- 1940 1 86.

5 - نص هذه الرسالة : مجهول الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق: سهيل زكار وعبد القادر زمامة، دار الرشاد الحديثة - الدار البيضاء، ط1، 1399هـ 1979م، ص45-48/ سعدون عباس نصر الله، دولة المرابطين في المغرب والأندلس عهد يوسف بن تاشفين أمير المرابطين، دار النهضة العربية للطباعة - بيروت، ط1 1405هـ- 1985 72-70.

الزلاقة (sagrajas) (sacralias) في المراجع الله رانية، التي منّ الله فيها على المسلمين بنصر عظيم وافق يوم الجمعة 12 (1086 -23) واهتزت النفوس بهذا النصر مشرقا ومغربا، ولقب بن تاشفين بعد هذه الوقيعة بأمير المسلمين3

وتراجع الجيش القشتالي بعد هزيمته إلى مرسية وعلى مقربة منها قام الفونسو السادس ببناء حصن ليبط (Aledo)، وعززه بحامية من ثلاثة عشر الف مقاتل، ولمّا أحسّ المعتمد بخطر وشيك الوقوع، استبق الأحداث وعبر بنفسه إلى المغرب طلبا للمساعدة، فجاوز الأمير يوسف جوازه الثاني سنة 481هـ/1088

المذكور أربعة أشهر حتى أدركه الشتاء، فأثر الانسحاب تاركا وراءه حامية في الأندلس، وخوفا من استيلاء المسلمين على الحصن أمر ألفونسو بإخلائه وتهديمه<sup>5</sup>.

ولم يستفد أمراء الطوائف من أخطاء الماضي القريب، وعادوا من جديد إلى تطبيق سياسة الحديد والنار مع شعوبهم، فأثقلوا كاهل الرّعية بالضرائب، حتى أتت أفواجا منهم – في حصن لييط – شاكين، وقد جعلوا فقهاءهم وسائط $^{6}$ ، متهمين أمراءهم بالتعامل مع ألفونسو السادس وتقديمهم الجزية له حتى بعد هزيمته في وقعة الزلاقة، واعتبر العلماء هذا المسلك منافيا للشرع الإسلامي بجواز خلعهم انتزاع آلأمر من أيديهم $^{8}$ ، وأن يبادر إلى خلعهم جميعا بقولهم: " إنّك إن تركتهم وأنت قادر عليهم، أعادوا بقية بلاد المسلمين إلى الروم، وكنت أنت المحاسب بين يدي  $^{9}$ 

Anwar G. Chegne,op, cit,p72. Pedro Aguado Bleye, Manual de /94 - هنري بيريس، المناهالية، تعريب: Historia de Espana, vol.I, Madrid, 1963, p586.

<sup>-</sup> البشير بن سلامة، الدار التونسية للنشر، فيفري 1983 2 114. 2 - مجهول الحلل، ص64/ الحميري، المصدر نفسه، ص287-288/ بن أبي زرع الفاسي 149/ . كولان، الأندلس، لجنة ترجمة دائرة المعارف الإسلامية: إبراهيم خورشيد وآخرون، دا

<sup>. . .</sup> كولان، الاندلس، لجنه ترجمه دائره المعارف الإسلامية: إبراهيـ بيروت، دار الكتاب المصري- القاهرة، ط1 1980 133-132.

 $<sup>\</sup>frac{3}{1}$  - ابن أبي زرع، نفسه، ص149.

 $<sup>^{4}</sup>$  - نفسه، ص152/ مجهول الحلل، ص66.  $^{5}$  - ابن أبى زرع، نفسه، ص153.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - الأمير عبد الله بن بلقين، 127.

<sup>- 5</sup>هـ، مطبعة النور- 1987.

<sup>.249 6 - 8</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>- تاريخ الأندلس و هو قطعة من كتاب دراسة وتحقيق: مختار العبادي، في صحيفة: معهد الدراسات الإسلامية في مدريد، المجلّد 13 1966-1965 107.

505هـ/1115 ) بي بكر الطرطوشي¹ (451-520هـ/1059) تؤيّد

وعلى إثر ذلك جاوز يوسف جوازه الثالث إلى الأندلس سنة 483هـ/1090 فسلب الملك من الأمير عبد الله بن بلقين الغرناطي وأخيه تميم صاحب مالقة وبعث بهما إلى مراكش ثم عاد إلى المغرب تاركا مهمة خلع ملوك الطوائف لعدد من قادته، فاستسلمت إشبيلية للمرابطين في رجب سنة 484هـ/ 1091 ونفي إلى أغمات فأقام بها إلى وتتابع القضاء على ملوك الطوائف الذين تساقطوا الواحد تلو الآخر.

وعبر يوسف بن تاشفين عبوره الرابع، الذي أخذ فيه البيعة لابنه أبي الحسن 496 مرابطيا ثابتا قوامه المعيد أن ينشئ جيشا مرابطيا ثابتا قوامه سبعة عشر ألف فارس يوز عه على سائر القواعد 6، لاسيما منطقة شرق الأندلس، التي التي وجّه إليها ابن عائشة وسير بن أبي بكر للوقوف في وجه ردمير والبرهانس القنبيطور بالإضافة إلى أسطول جنوه وبيشة.

وهكذا أذعنت الأندلس لسلطة المرابطين في بضع سنين، ولمّا كانت سنة وهكذا أذعنت الأندلس لسلطة المرابطين في بضع سنين، ولمّا كانت سنة 500هـ/1046م توفي يوسف بن تاشفين، فخلفه ابنه علي(500-537هـ/1142) الذي شهد عهده فتنة ابن ثم أعقبه تاشفين بن علي(537-539هـ/1142 - 1144)، الذي شهد عهده فتنة ابن <sup>7</sup> على الثورة سعيا منهم للوصول إلى سلطة

سلطة واهية، في وقت كان فيه الغرب الإسلامي في أمس الحاجة للوقوف في وجه الحلف المقدّس القائم بين الفاتيكان والممالك الإسبانية والتنظيمات الصليبية والعسكرية

أ- أبو بكر ابن العربي، كتاب شواهد الجلة، دراسة وتحقيق: محمد يعلى، المجلس الأعلى للأبحاث العلمية، الوكالة الإسبانية للتعاون الدولي- مدريد، 1996 - 303-302 (1996 مدريد، 1996 م

p73.  $^2$  - ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص $^2$  / بن أبي زرع، المصدر نفسه، ص $^2$  / مجهول الحلل، ص $^2$  - ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص $^2$  ها وفيه: "  $^2$  جاز أمير المسلمين إلى الأندلس الجواز الثالث  $^2$ 

السلاوي، المرجع نفسه، 2 52. 3 - ابن أبي زرع، نفسه، ص154/ السلاوي، نفسه، 2 53.

<sup>4 - 1 59 100/</sup> ابن أبي زرّع، نفسه، ص153/ عبد الواحد المراكشي، نفس المصدر 100 / 123/ ابن خلدون، المصدر نفسه، 4 203/ 7 123/

عسه 2 مجهول الحلل، ص78/ ابن أبي زرع، نفسه، ص156.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - مجهول، نفسه 80.

<sup>7 -</sup> ابن الخطيب، المصدر نفسه، ص248-248. José Angel Garcia de Cortazar, op, cit; p110. /264-248

بالغرب المسيحي<sup>1</sup> وظهرت تداعيات ذلك باستيلاء النصارى على المرية سنة على المرية المرية على المرية المرية على المرية المرية على المرية على المرية على المرية المرية على المرية المرية المرية على المرية ا

ولم يستطع المرابطون مواجهة الثورة التي انتشرت كالنار في الهشيم على ثلاث جبهات، فعادت الأندلس إلى ما كانت عليه من فرقة وتجزئة أيام الطوائف، ولله

### 2- موقف المرابطين من العلم:

قامت دولة المرابطين على أساس الجهاد في سبيل الله، وهي مسألة لا يختلف فيها اثنان، كما سعت إلى نشر الإسلام في إفريقيا الغربية، واجتهدت في تنقيته من الشوائب لتأسيس مجتمع يعيش بالإسلام وللإسلام، وفوق هذا وذاك تصدّت لتيار الاسترداد المسيحي الجارف على الأندلس، فصانت بيضة الإسلام وحمت الثغور، وحافظت على وحدة المغرب والأندلس طيلة فترة حكمها.

ورغم هذا الوجه المشرق الذي ظهرت به، لم تسلم من انتقادات الأعداء، الذين كانت غايتهم النيل من سمعتها، وقد تجلى ذلك بوضوح في

التي تتزلف إلى الموحدين كابن القطان وعبد الواحد المراكشي، الذي اتّهم المرابطين بالتعصب للمذهب المالكي وإهمال الكتاب والسنّة، فقال: " ولم يكن يقرب من أمير المسلمين ويحظى عنده أعنى فروع مذهب مالك، فنفقت في

ذلك الزمان كتب المذهب، وعمل بمقتضاها ونبذ ما سواها، وكثر ذلك حتى نسي النظر في كتاب الله وحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم...ودان أهل ذلك الزمان بتكفير كلّ من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام ".4

وقد وجدت هذه الاتهامات من يتلقفها من بعض رجالات الاستشراق، الذين استهدفوا الحركة العلمية في هذا العهد بسهام مسمومة، كان الدافع إليها التعصب

<sup>-</sup> محمد الأمين بلغيث، الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين، أطروحة دكتوراه دولة غير منشورة - 1 - محمد الأمين بلغيث، الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين، أطروحة دكتوراه دولة غير منشورة - 1 - 2002

<sup>.92 1 2003/</sup>**=**1424 .284 2 1 /462 4

<sup>.59 1 - 3</sup> 

<sup>.131 - 4</sup> 

الديني والكراهية التي كادت تكون شخصية<sup>1</sup>، فهذا يوسف أشباخ يصرّح بأنّ المرابطين " اضطهدوا كلّ ما عنيت الدولة بتشجيعه من قبل، وطاردوا العلوم الفلسفية والكلامية التي تنكرها التعاليم المرابطية "<sup>2</sup>، كما ذهب ألفرد بال إلى اعتبار حكومة المرابطين مسئولة عن تدنّي الدراسات الدينية، وأنّها متواطئة مع الفقهاء بقوله: " وانحطاط الدراسات الدينية سواء فيما يتعلق بالعقيدة والشريعة، على يد الفقهاء المالكيين بمساندة حكومة المرابطين" أمّا دوزي فقد بالغ أشدّ المبالغة بوصفه فترة المرابطين بالأندلس بأنّها فترة متبربرة، وعندما تحدّ

من القوّة وخلو البال والخفّة واللهو إلى الجبن والجفاف والحزن والتديّن، وكانت هذه الأزمان من السرّوء بحيث أخذت

ويمكننا أن نتفهم هذه الأحكام الجائرة الصّادرة عن مستشرقين حاقدين، إلا أنّه من الغريب أن نجد عددا من الدراسات العربية الحديثة، نحت نحوهم فلم تمحّص فيما استندت إليه من نصوص، وبدل أن تنصف المرابطين غمطت حقهم، ومن أمثلة ذلك قاله محمد عبد الله عنان: "لم تكن الدولة المرابطية بطبيعتها البدوية الخشنة، تميل إلى الأخذ بأساليب التمدّن الرّفيعة، أو تتجه إلى رعاية العلوم والأداب... ومن ثمّ فإنّه يمكن القول بأن الحركة الفكرية بالأندلس، لبثت خلال العهد المرابطي في حالة ركود باز دهار بلفت النظر، بل يمكن أن يقال أيضا، إنّ

ما عمدت إليه الحكومة المرابطية من مطاردة البحوث الكلامية والفلسفية، كان له أثره في صدّ الحركة الفكرية وفي تأخرها أبينما حكم السعيد الورقي حكما قاسيا على الدولة المرابطية حينما نفى تشجيعها للحركة الفكرية، حيث قال: " والواقع أنّ الحياة الثقافية عامّة في ظلّ المرابطين لم تلق تشجيعا ذا بال من الحكّام "أ، في حين يرى

محمود علي مكي، وثائق تاريخية جديدة عن عصر المرابطين، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1 1424هـ 4 2004

 <sup>2 -</sup> يوسف أشباخ، تاريخ الأنداس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة محمد عبد الله عنان، ط2، مؤسسة الخانجي، القاهرة، 1958

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ألفرت بال، الفرق الإسلامية في شمال الإفريقي من الفتح العربي حتى اليوم، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دار - الفرت بلووت، ط3 1987 - 242.

<sup>4 -</sup> بالنثيا، نفس 20/ حسين مؤنس، سبع وثائق جديدة عن دولة المرابطين وأيّامهم في الأندلس، Levi- Provençal: Réflection sur /57-57 محيفة معهد الدراسات الإسلامية بمدريد، المجلّد الثاني، 1954، ص75-57 Empire Almoravide au début du XII siècle, Cinquantenaire de la Faculté des lettres d'Alger, (1881-1931) Alger 1932, p.314

<sup>1931),</sup> Alger, 1932, p314.

الدار المصرية، الإسكندرية، ( . ) 52.

أنّ عجلة الحركة العلمية توقفت بمجىء المرابطين، لشدة تعصبهم وتزمّتهم، فهم قوم لا يعرفون الحرب وخشونتها، ولذلك لم تـ في ظلهم مرتعا خصبا. 1

ولعلَّ هذه الأراء استندت فيما أصدرته من أحكام على رسالة الشقندي التي فاضل فيها بين العدوتين الأندلسية والمغربية، حيث أنحى باللأئمة والذمّ على أمراء المر ابطين، فقال: " وبالله إلا سميت لي بمن تفخرون قبل هذه الدعوة المهدية:

الحاجب، أم بصالح البرغواطي، أم بيوسف بن تاشفين، الذي لولا توسط ابن عباد لشعراء الأندلس في مدحه، ما أجروا له ذكرا، ولا رفعوا لملكه قدرا، وبعدما ذكروه بواسطة المعتمد، فإن المعتمد قال له، وقد أنشدوه: أيعلم أمير المسلمين ما قالوه

علم، ولكنّهم يطلبون الخبز ".2

والمتأمّل بعين فكر في هذه الرسالة يدرك أنه لا يمكن الاعتماد عليها للحكم على علاقة المرابطين بالشعر وتقديره وتذوّقه، ذلك أنّ صاحبها يفخر فيها بالأندلس على بر العدوة المغربية، وفي موقف المفاخرة والمباهاة تهجين وتزيين، ومن ثـ الأمر لا يعدو أن يكون نادرة تقال على سبيل الضحك والتسلية، كما أنها خاصة بيوسف بن تاشفين، الذي لم يكن يحسن العربية. $^{3}$ 

الكبير لهذا التحليل، فإنني أميل إلى أنّ يوسف بن تاشفين جعل من الجهاد أولوية الأولويات، ومن ثمّ كان يرى أنّ أكثر ما يـ

نفاق لا يعبر بصدق عن تصرفات الكثير من الممدوحين، ولا يهمّ المادح من الشعراء إلاَّ ما يحصل عليه لقاء ما ينظم من شعر يتكسَّب به، وكأنَّى بيوسف بن تاشفين يقيس الشعراء بمقياس القرآن في قوله تعالى: [ والشُّعرَ آءُ يَتْبَعُهُمْ الظُّووُنَ ، أَلَمْ تَوَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّقُ أَدِ يَهِيمُ إِنْ وَ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لا يَقْعَلُونَ إِنْ وَإِن كَانِ القرآنِ استثنى طائفة المؤمنين من الشعراء الذين يعملون الصالحات، ويجري على السنتهم ذكر الله ويقومون بأعباء الجهاد ، وهذا النّوع قليل ما هم.

وابن سعيد والشقندي /191

.55

33/ محمد عبد الله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - جودت الركابي، في الأدب الأندلسي، دار المعارف، القاهرة، 1970

<sup>.439</sup> نفسه

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - سورة الشعراء، الآية 224-225-226.

ا بصدق ما قاله الشقندي عن الأمير يوسف بن تاشفين، فإنّ

لا يصدق على خلفائه ، أمراء المغاربة الذين عاشوا في الأندلس وتشبّهوا بالأندلسيين في تقريب الشعراء والأدباء، وقد أشار الأستاذ غومس إلى هذه النقطة بقوله: "بيد أنّ الشعر الأندلسي لم يمت في عصر المرابطين وكلّ ما حدث أنّه كيّف نفسه بما يلائم الظروف الجديدة التي أحاطت به، بيد أنّه من الإنصاف أن نقرر خلفاء يوسف بن تاشفين لم يلبثوا أن استسلموا لسلطان الثقافة الأندلسية القاهر، وأصبحوا أقرب إلى الأندلسيين منهم إلى الأفارقة، فحفلت دواوين إنشائهم بالناثرين والكتاب ممّن تخلفوا عن عصر الطوائف، ثمّ عدّ الأستاذ غومس بعض الكتاب والشعراء الذين عاشوا في ظلّ المرابطين". أ

وردًا على تهجمات المستشرقين ومن تبعهم في تهكمهم على الحياة الأدبية في عهد المرابطين، يذكر عبد الهادي التازي في تقديمه لكتاب "

" أنّ ما يوجد ضمن هذا المخطوط من منظوم ومنثور أيّام الموحدين لممّا يؤكد أن تلك التهجمات كانت خاطئة، حيث أن هذا التراث – كما يعتقد – ليس إلا استمرارا لازدهار أدبى عرف الحياة في أحضان الدولة الذاهبة ".2

عر الذي يبلغ منصبا كبيرا في الدولة تقديرا

لشعره قد ضاع، فإنّ سائر الشعراء لم يتغيّر بهم الحال كثيرا، فقد حفل عصر المرابطين بعدد كبير من الشعراء أبرزهم ابن خفاجة وابن الزقاق والأعمى التطيلي ، وأنّ الموشح بلغ فيه الذروة، وأنّ الزّجل على يد ابن قزمان اكتمل صورة وموضوعا، ومن هذا يحقّ لنا أن نقول إنّنا في دراستنا للظاهرة الأدبية يجب أن لا نرى في تشجيع الأمراء للأدب سر "العلة الكبرى في ازدهاره. 3

أمّا عصمت عبد اللطيف ، فقد ذكرت أنه استقرّت في عقول العديد صورة غير واقعية عن العصر المرابطي، فصوّروا أمراءه بأنهم أجلافا متعصّبين طغت جموعهم على الأندلس، فقضت على حضارتها، ووقفت في وجه الفلسفة،

أ - إحسان عبّاس، المرجع نفسه، ص79-.

<sup>2-</sup> أبن صاحب الصلاة عبد الملك (94كه/ 1198م)، تاريخ المنّ بالإمامة على المستضعفين بأن جعلهم الله أنمّة وجعلهم الوارثين، تقديم عبد الهادي التازي، دار الأندلس للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1383هـ- 1964م،

<sup>-</sup> نفسه، ص80.

ومنعت تدريس علم الكلام، كما أتهم فقهاء هذا العصر بالجمود وعدم التجديد والحقيقة التي لامناص من ذكرها هي أنّ كلّ علم نال حظه في البروز والظهور، بما في ذلك العلوم العقلية ، التي حظيت بالتشجيع ووصلت إلى درجة كبيرة من التخصيص والتجويد، حتى أننا نجد أنفسنا أمام عدد من العلماء والشاهد على صحة ما ذكرته نص في غاية الدّقة والوضوح لعبد الواحد المراكشي، ورد فيه أنّ أمير المسلمين يوسف بن تاشفين " انقطع إليه من الجزيرة من أهل كلّ علم فحوله، حتى أشبهت حضرته حضرة بنى العبّاس في صدر دولتهم ".3

وفي ختام كلمتها عن موقف المرابطين من علم الكلام والفلسفة أشارت -

المنتمين للعصر المرابطي – إلى أنّ ابن طفيل (494-494هـ/ 1185هـ/100- 1185 ) بجب أن تكون نسبته أكثر إلى عصر المرابطين منه إلى الموحدين، وحجتها في ذلك أنه لم يلتحق بخدمة الأخرين إلا بعد أن تجاوز الخمسين ألف كتبه في الفلسفة على عهد المرابطين، وعندما التحق

بخدمة عبد المؤمن وأولاده كانت صفة الطبيب الوزير هي الغالبة على عمله. <sup>5</sup>

ته من الأهمّية بمكان أن نشير في هذا المقام إلى رأي السيد عبد العزيز سالم

" وهكذا ساهمت المرية في الحركة العلمية، وأنجبت عددا من كبار مفكري الأندلس، وكان عصر المرابطين هو العصر الذي ازدهرت فيه ازدهارا شمل كل مناحي الحياة فيها... فمن الناحية الأدبية نجد أنّ الدراسات الأدبية والعلمية خاصة ما يتعلق منها بالدين كالتفسير والقراءات والحديث والتصوّف بلغت ذروتها في هذا يتعلق منها بالدين كالتفسير والقراءات والحديث الذي لعبه المرابطون في دفع عجلة الحضارة الأندلسية، وهو أمر كانوا يجحدونه حتى عهد قريب". <sup>6</sup>

<sup>1 -</sup> عصمت عبد اللطيف دندش، أضواء جديدة على المرابطين، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1 1991 .83

 $<sup>^{2}</sup>$  - نفسه، ص84-84.

<sup>.123</sup> 

 <sup>4-</sup> هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن محمد بن طفيل القيسي الأندلسي. ابن الخطيب، الإحاطة، ج2
 4- هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن محمد بن طفيل القيسي الأندلسي. ابن الخطيب، الإحاطة، ج2
 336-334 إلى المصدر، ص150-17/ البغدادي إسماعيل باشا، هدية العارفين، 6
 489/ (249-6)

نفسه، ص97.
 السيّد عبد العزيز سالم،

<sup>.186-185</sup> 

تمة هذه الرّدود ما ذكره محمد إبراهيم الفيّومي، الذي عبّر عن موقفه بكلّ عقلانية قائلا: " أمّا ما نلاحظه على هذا الثبت الحافل من المفكّرين والعلماء الأندلسيين، الذي ازدهر بهم العصر المرابطي في مختلف ميادين العلوم والأداب، ومنهم عبقريات بارزة يزدان بها تاريخ الحركة العقلية والأندلسية، فيحمل على كثير من التأمّل، وإنّه ليغدو من الصعب إذا ما استعرضناه في شيء من الرؤية، أن نقول إنّ الحكم المرابطي قد جنى بأساليبه الرّجعية على سير الحركة الفكرية الأندلسية، وعاقها عن التقدّم والازدهار، وكلّ ما يمكن أن يقال في ذلك هو ما اتخذه المرابطون من إجراءات للحجر على الدراسات الكلامية والشرعية والفلسفية، وتوجيهها إلى وجهاتهم الخاصة، ومطاردة كتب الأصول، قد يكون له أثره في سير هذه الدراسات، وإن كان لا يحق لنا أن نبالغ في تقدير هذا الأثر". 1

وتعليقا على هذا الرأي ينبغي الإشارة إلى عبارة غامضة في حاجة إلى توضيح دفعا للبس، ألا وهي "توجيه الدراسات وفقا لوجهاتهم الخاصة "، والذي أراه أنّ هذا التوجيه هو الوجهة السليمة والصّحيحة التي تنسجم مع الحق، الذي ساقهم إليه اجتهادهم بما يوافق الشرع، لأنّهم كانوا يزرِ نون الأمور بميزان الشرع.

والاستنتاج الذي يمكن الخروج به ممّا تقدّم آنه بالعودة إلى كتب التراجم التي عاصرت حكم المرابطين، يتبيّن بالدّليل القاطع والحجّة الدّامغة، خلاف كلّ ما كان يرو جضد هذه الدّولة من افتراءات لا يقبلها العقل، بحيث حفل عهدها بطلب العلم بكل صنوفه، وانتشر في ربوعها أئمّة القرآن وأهل الحديث والفقه والأدب وغيرهم، واشتهر منهم الكثير، وعنهم أخذ آلاف الطلاب رغم قصر مدّة حكم هذه الدّولة.

# 3-موقف المرابطين من التصو في وعلم الكلام والفلسفة:

كان المرابطون يعتبرون بساطة العيش والاجتهاد في طلب العلم والعمل على نشره والجهاد في سبيل الله تصوّفا سنّيا على أثر السلف الصمّالح، وهو ما أثر عن عدد من الشخصيات البارزة في تاريخ هذه الدّولة، كالشيخ الفقيه وجاج بن زولو² وتلميذه

من أهل السوس الأقصى، ورحل إلى القيروان طلبا للعلم، وعقب عودته منها بنى دارا سمّاها دار المرابطين
 بن الزيّات يوسف بن يحي التادلي، التشوّف إلى رجال التصوّف، تحقيق: على عمر،
 مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1 1427هـ- 2007

عبد الله بن ياسين<sup>1</sup> وأمير المسلمين يوسف بن تاشفين وابنه علي، كما يعد الإمام أبو علي الصدفي أصدق مثال لهذا النوع من التصوّف، باعتباره جم بين العلم والتعليم والجهاد.<sup>2</sup>

وبالموازاة مع هذا النوع من التصوّف ظهر تيار آخر مزج بين التصوّف 3، وكان من أبرز وجوهه في عصر المرابطين العريف 4

وقد وقف علماء العصر لهذا النوع من التصوّف بالمرصاد، وأنكروا عليهم أشياء كقولهم بالفيض أو الإشراق والمستحدد ألم المربى يصف "

الصوفية العشق على الله تجاوز عظيم واعتداء كبير، ولولا إطلاقه تعالى المحبّة ما أطلقناها فكيف نتعدّاها إلى سواها من ألفاظ المجان وليس لهذا أصل في الشريعة "8 وأصبح كلّ ما له علاقة بالعلوم المذكورة يمثل شبهة قد تلصق الزندقة والكفر بصاحبها، ومن هذا المنطلق أوصبى الفقيه أبو الوليد الباجي ولديه قائلا " إيّاكما وقراءة شيء من المنطق وكلام الفلاسفة، فإنّ ذلك مبني على الكفر والإلحاد والبعد لشريعة والابعاد "، ويواصل كلامه إلى أن يقول " لذلك أنكر جماعة العلماء

<sup>1 -</sup> عبد الله بن ياسين بن مكو الجزولي المصمودي ( 451هـ/1059 )، الزعيم الأول للمرابطين وجامع شملهم وصاحب الدعوة الإصلاحية فيهم/ 6 244-244/ ابن الأثير، الكامل في التاريخ،

<sup>8 329-328/</sup> زين الدين عمر بن مظفر، تاريح ابن الوردي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط آ 1417هـ- 1996 1 345/ الذهبي، تـاريخ الإسـلام، جـ31 ص80-82/ القلقشـندي، نفس المصـدر، 5 184 163/ 184/ 2 7-12/ سه، ج4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أُستَشهد في موقعة قتندة سنة 514هـ- 1120 . عياض، الغنية، ص131.

 <sup>3 : &</sup>quot; يجب أن يعتقد ممّا لايعتقد، وهذه هي العقائد الإيمانية في الذات والصّفات وأمور الحشر والنعيم والعذاب والقدر والحجاج عن هذه بالأدلّة العقلية هو علم ا ". 550.

 <sup>4 -</sup> ستأتي ترجمته لاحقا ضمن علماء البربر في هذا الفصل.

أبو الحكم عبد السلام بن عبد الرحمن بن أبي الرجال اللخمي المعروف بابن برجان الإشبيلي
 ( 536هـ/1141م) شيخ الصوفية ومؤلف شرح الأسماء الحسني وله تفسير القرآن لم يكتمل ابن الأبار، نفس
 3 ( 12/ الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج20 ( 72-77/ )
 فوات الوفيات، تحقيق: علي محمد بن يعوض الله

دار الكتب العلمية- بيروت 1 2000 1 661/ ري السلاوي، نفسه، 2 76-

<sup>6- ( 546</sup>هـ/1151 )، مدّعي الهداية، صاحب كتاب "خلع النعلين"، ثار على المرابطين في أخر دولتهم، وعرفت ثورته بثورة المريدين. ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص248-252/ على بن خليفة الحسيني الشريف المساكني، فهرسة الشيخ على بن خليفة المساكني (كان حيا سنة 1131هـ/ 1719م)، تحقيق: محمد — بيروت 1 1992 42-41.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - سعيد أعراب، مع القاضي أبي بكر بن العربي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1 1407هـ- 1987. 154.

حمد بن عبد الله، العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي صلى
 الله عليه وسلم، تحقيق محب الدين الخطيب ومحمود مهدي الاستانبولي، دار الجيل- بيروت، ط2، 1407هـ 1987

المتقدّمين والمتأخّرين قراءة كلامهم لمن لم يكن من أهل المنزلة والمعرفة به خوفا عليهم ممّا خو" فتكما منه "1

وفي هذا الإطار نجح نفر من علماء قرطبة في إقناع أمير المسلمين علي بن يوسف في استصدار أمر بإحراق " إحياء علوم الدين "<sup>2</sup> سنة 503هـ/1109م، وقد ربط عبد الواحد المراكشي بين محاربة العلماء لعلم الكلام وقضية الإحراق<sup>3</sup>، في حين حين أعزى صاحب إسماعيل بن الأحمر إلى قول الفقهاء بما في الإحياء من الأحاديث التي لا أصل لها<sup>4</sup>، وذهب أبو القاسم محمد بن يوسف بن

<sup>5</sup> في رسالة له إلى سرد رأي بعض علماء العصر المرابطي في كتب أبي حامد الغزالي، كالفقيه الحكيم أبي بكر بن الطفيل، والفقيه أبي الوليد بن رشد، الذي قال: " إنّ أبا حامد طمّ الوادي على القرى، ولم يلتزم طريقة في كتبه، فنراه مع الأشعرية أشعريا، ومع المعتزلة معتزليا، ومع الفلاسفة فيلسوفا، ومع الصرّ فية صوفيا حكمه بشأن ذلك فقال: والذي يجب على أهل العلم، أن ينهوا الجمهور عن كتبه، فإن الضرر فيها بالدّات، والمنفعة بالعرض". 6

ويبيّن ابن خلصون أنّ كتب الغزالي في غير التصوّف كانت غاية في النّ والنباهة، وأن الضرر بالعرض الذي ذكره ابن رشد إنّما يوجد في كتبه التي ذهب فيها مذهب التصو في، ويشير إلى أن الفقيه أبا بكر الطرطوشي ( 520هـ/1126) نبّه في كتابه " مراقي العارفين" على ذلك بقوله: " وقد دخل على السّالكين ضرر عظيم من كتب هذا الرجل الطوسي، فإنّه تشبّه بالصّوفية ولم يلحق بمذاهبهم، وخلط مذاهب

<sup>1 -</sup> أبو الوليد الباجي سليمان بن خلف، النصيحة الولدية، وصية أبي الوليد الباجي لولديه، تحقيق: براهيم باجس عبد المجيد، دار الوطن- الرياض، 1 1417هـ، ص18.

<sup>2 -</sup> ابن القطان المراكشي أبو محمد حسن بن علي بن محمد بن عبد الملك، نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق: - بيروت، ط1 1990 70 مجهول الحلل الموشية،

<sup>104/</sup> ابن عذاري المراكشي، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق: بيروت، ط2 1400هـ- 1980 4 59/ محمد إبراهيم الفيومي، المرجع نفسه، ص186/محمد محمود عبد الله بن بيّة، الأثر السياسي للعلماء في عصر المرابطين، دار الأندلس الخضر - جدّة، دار ابن حزم-بيروت، 1 1421هـ- 2000 124.

<sup>.131 - 3</sup> 

<sup>4 -</sup> إسماعيل بن الأحمر، بيوتات فاس الكبرا، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، 1972

<sup>5-</sup> كان كاتبا بليغا، شاعرا مجيدا وفقيها أصوليا، وتواليفه كثيرة.

الخطيب، الإحاطة، ج3 194-202.

 $<sup>\</sup>frac{6}{7}$  - ابن الخطيب، المصدر نفسه، ج3

أن المصدر نفسه 4 262-265/ ابن بشكوال، نفس المصدر نفسه 4 265-265/ ابن بشكوال، نفس المحدد نفسه 4 265-265/ ابن بشكوال، نفس عبد، المغرب، ج2 424.

الفلاسفة بمذاهبهم، حتى غلط النّاس فيها"، ويصف الطرطوشي كتاب الإحياء " بأنّه شحن بالكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا أعلم كتابا على وجه بسيط سول صلى الله عليه وسلّم منه ".2

ورغم معارضة القاضي عياض لما جاء في الإحياء ممّا تقدّم ذكره، فإنّه لم يكن راضيا عن عملية حرقه بقوله: " لو أختصر هذا الكتاب واقتصر على ما فيه من خالص العلم لكان كتابا مفيدا "3، ويذكر ابن الزيّات أنّ أبا الفضل يوسف بن محمد كان يعارض قرار وأن يحلف الناس بالإيمان المغلّظة أنّ الأحياء ليس عندهم، فأفتى" بأنّها لا تلزم، وكان ينتسخ الإحياء في ثلاثين جزءا، فإذا دخل شهر رمضان قرأ في كلّ يوم جزءا ".4

وفي الختام، أتصور أن ما ذهب إليه علماء المرابطين، في حمل الناس التشبّث بالمذهب الما - وإن كان البعض قد يراه رؤية أحادية وحجرا على لعقول وتعطيلا للتنوع الفكري - كان يهدف لى وحدة الصّف والكلمة الطريق أمام كلّ فتنة محتملة الوقوع، فما فائدة تنوع ظاهره الازدهار الفكري وباطنه من قبله التشتت والتشرذم والصراعات التي تعصف بالدّولة وتهوي بها إلى السقوط والانهيار.

# 4- عوامل ازدهار الحركة العلمية بالأندلس في العهد المرابطي:

لم ينقطع شغف الأندلسيين م وحبّهم للعلم وأهله، وتواصل العطاء الفكري الثقافي في ظلّ الدّولة اللمتونية

يلي:

1.4 تشجيع الدّ ولة للحركة العلمية: رغم أنّ الدّولة المرابطية كانت متفرّغة للجهاد أكثر من أيّ شيء آخر، إلا أنّ ذلك لم يمنع أمراءها من الاهتمام بالجانب الفكري والعمل على تشجيعه بدون إسراف في أموال المسلمين التي ألله في أمس الحاجة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن الخطيب، نفسه، 3 - ابن الخطيب، نفسه، 3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الونشريسي أبو العبّاس أحمد بن يحي ( 914هـ/1508 )، المعيار المعرب والجامع المغرب في فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب، تحقيق جماعة من الباحثين، نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، 188 من الباحثين، نشر وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية،

<sup>3 -</sup> محمد بن عياض، التعريف بالقاضي عياض، تحقيق: محمد بن شريفة، منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية، الرباط، 1983 106.

<sup>′8 - 4</sup> 

إليها، لتجهيز الجيوش كل لجهاد، ولا تقتير على أهل العلم والأدب، الذي من شأنه أن يجعل بضاعتهم مزجاة.

يذكر الأمير يوسف بن تاشفين وولده عليّ أنهما كانا رعاة العلم وأهله، حيث يقول: واجتمع له ولابنه من بعده من أعيان الكتّاب وفرسان البلاغة ما لم يتّفق اجتماعه في عصر من الأعصار "1، ويشير ذات المصدر في أن علي بن يوسف " لم يزل من أوّل إمارته يستدعي أعيان الكتّاب من جزيرة الأندلس، وصرف عنايته إلى ذلك حتى اجتمع له منهم ما لم يجتمع لملك الله عنه علم الله عنايته الله عنايته

والعبرة المستفادة من هذين النصين تؤكّد بكلّ وضوح أنّ اجتماع أهل في بلاط المرابطين بهذه الكثرة يقتضي وجود عناية كبيرة بمستوى تواجدها عندهم.

وأورد ابن عذاري في بيانه أنّ علي بن يوسف كان يقدّر الشعر والشعراء، حيث كان هؤلاء لا يفوّتون فرصة عبوره إلى الأندلس فيتسابقون إلى مدحه " فيجزل لهم العطاء ويقضى لمن كان ذا رب إربه ويسنى لكلّ ذي مطلب مطلبه ".3

ولم يشذ بقية أمراء الدّولة عن القاعدة فكانوا يشجعون العلم ويكلنون أهله بالعناية وقد ألف ابن خاقان كتابه الموسوم ب" قلائد العقيان" برسم الأمير أبي إسحاق إبراهيم بن تعيشت<sup>4</sup> ليزفه إليه، ويؤكّد في مقدّمة كتابه حيث يقول:" يزل شخص الأدب وهو متوار وزنده غير وار أفقه، وإعادة رونقه، فبعث من الأمير الأجل أبي إسحاق إبراهيم بن يوسف بن تاشفين ملكا عليا غدا للبّة المجد حليّا .. لأهلها أمالا ناهيك به من ملك عال، ناظم لأشتات المعالي" حوله والأدباء لأريحيته ورقة حاشيته، ومدحه الشعراء وأثنوا عليه.

<sup>.123</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، ص132.

<sup>.48 4 -3</sup> 

 <sup>4 -</sup> هو ابن أمير المسلمين يوسف بن تاشفين، وكانت أمّه سوداء، وقد ولّي على سبتة ثم إشبيلية ما بين 511
 516هـ/1117 1122 1122 1133 . ابن عذاري، نفسه، 4 78 106/مجهول تحقيق عبد القادر بوباية، دار أبي رقراق، الرباط، ط1 2005 190.

<sup>.45 1 -5</sup> 

<sup>6 -</sup> عبد الوهاب بن منصور، أعلام المغرب العربي، المطبعة الملكية- 1399هـ 1979. 57.

كما كان الأمير أبو بكر بن تيفلويت<sup>1</sup> من رعاة الأدب، واستوزر الحكيم الشهير بن باجة، الذي اختصّ به فلم يكن يفارق مجلسه، وله في وفاة الأمير أبي بكر شعر یر ثبه فیه<sup>2</sup> ين تشبّتوا بالأمير ابن تيفلويت الشاعر ابن خفاجة، الذي له فيه مدائح<sup>3</sup> تدلّ على حظوته عنده.

أمًا الأمير أبو بكر بن مزدلي اللمتوني 4 فالظاهر أنَّه كان إلى جانب اتصافه

الله الأشيري في كتابه " "، أنّ رفيع الدّولة بن محمد المعتصم ابن صمادح كان أثيرا عنده، وهو وال بتلمسان سنة 539هـ/1144 معه ابن أخيه أبو يحي بن عز الدّولة بن صمادح، وكلا الرّجلين كان من بيت الإمارة

لى نتيجة مفادها أنّ الدّولة المر ابطية كانت على العكس ممّا قيل عنها، أخذة بأسباب العلم وتشجّع على انتشاره وتقرّب أهله، رغم الفترة القصيرة التي أحكمت فيها سيطرتها على الأندلس، التي لم تتعدّى أربعة عقود من الزمن ( 539-500 هـ/1144-1106 )، تخللتها من حين لآخر محاولات الاستيلاء على الأجزاء الشمالية للأندلس من فبل مملكة قشتالة وأرغون النصرانية، الأمر الذي فرض على المرابطين الطابع الجهادي أكثر من الطابع الحضاري، وكان من حتميات ذلك عدم استقرار والأتها لفترة طويلة، حيث استدعى ذلك تغيير عدد كبير منهم في وقت قصير، وكان من الضروري حينئذ أن يكون هؤلاء أهل حرب أكثر منهم أهل علم ة على وحدة الدولة المرابطية بالمغرب والأندلس.

أ - كان عاملا لعلى بن يوسف على مرسية سنة 508هـ/1114م وغزا برشلونة وخرّبها، ثم ولي على بلنسية وطرطوشة وسرقسطة وتوفي سنة 510هـ/1116 . ابن أبي زرع، نفس المصدر، ص161/ مجهول مفاخر

لخطيب، .222 - 218نفسه 1

<sup>310 /</sup> حسان عباس في هامش البيان المغرب 3 - ديوان ابن خفاجة، ص232-234 300-299

 <sup>4 -</sup> قائد مرابطي ولي إشبيلية سنة 539هـ/1144 ثم تلمسان وا وفي في نفس السنة بوهران بعد معركة 26 . ابن عذاري، نفسه، 4 /107 مجهول، نفسه، ص191.

<sup>5 -</sup> ابن الأبار، الطُّهُ، 2 4 /107 عبد الوهاب بن منصور، المرجع نفسه، 1 /92 .233 -232

2.4 التعليم: لم يتغيّر حال التعليم على ما كان عليه في عهد الطوائف، وقد بيّن أبو بكر بن العربي آراءه في التربية والتعليم التي تنطبق على العهدين السابق واللآحق وقد تحدّث عن طريقته في التعليم من خلال عدد من مؤلفاته منها: " ترتيب الرّحلة للترغيب في الملّة " " " سراج المريدين" "

المعلمين" وفي كتابه " "، الذي هو في حكم المفقود وية فذة، نقلها عنه ابن عرضون<sup>2</sup>، وهي تعرض لنا كيفية تعليم الصبيّ، ومسئولية الوالي والمؤدّب في تنشئته على الخير . 3

وكان تلقين العلوم للمتعلمين يأخذ في الحسبان العلاقة بين عمر المتعلم ونوعية التعليم المقدّم إليه بحيث يراعى فيه "التدرّج شيئا فشيئا وقليلا

قليلا "4، وعلى عادة أهل الأندلس فإنّ مواد التعليم انحصرت أساسا في علوم اللغة وعلوم الشريعة وعلى رأسها فقه مالك الذي أرسى دعائمه أمراء الدّولة الأموية ورسّخ معالمه أمراء الدّولة اللمتونية، وكان الجاه والوجاهة وبلوغ أعلى المرات المجتمع إنّما تدرك بفهم أصوله وحفظ فروعه.

- 3.4 المؤسسات التعليمية: لم تتغيّر مواطن تلقي العلم بتغيّر الحكام والدّول، المساجد والرّباطات وأماكن التدريس الخاصة.
- أ)- المساجد: ظلّ المسجد الجامع بقرطبة جامعا وجامعة لتلقي العلوم والمعرفة، وأشهر من درّس فيه على عهد المرابطين أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد الجدّ ( 520هـ/1126)، الذي كان قاضي الجماعة بقرطبة وصاحب الصلاة فيها، وفيها نشر كتبه وتواليفه ومسائله وتصانيفه وأبو عبد الله محمد بن أصبغ
   ( 536هـ/1141) الذي در "س وأسمع الحديث بمس اللي وفاته 6

كما كانت مساجد المدن الكبرى الأندلسية هي الأخرى مركزا للعلم في هذا العصر،

<sup>-</sup> قيد الدر اسة، ص 79.

<sup>2 -</sup> ابن عرضون أبو العباس أحمد بن الحسن بن يوسف (ت992هـ/1584م)، قاض من فقهاء المالكية، و هو من أهل شفشاون له كتب، منها " " فقه، و " أداب الزواج وتربية الولدان ".

<sup>1 112/</sup> يوسف إليان سركيس، معجم المطبوعات العربية والمعرّبة، منشورات مكتبة أية الله - القاهرة 1928 1 180.

<sup>3 -</sup> سعيد أعراب، المرجع نفسه، 162-161.

<sup>.734 1 -4</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - 130 النباهي، نفس المصدر، ص130.

<sup>6 - 457-456</sup> نفسه، 2 - 457-456.

وعلى سبيل المثال فقد شدّت الرّحال إلى مسجد إشبيلية بقدوم أبي بكر بن العربي إليه بعد عودته من رحلته إلى المشرق بعلم غزير، وكان ابن بشكوال أحد الذين سمعوا نه كثيرا من روايته وتواليفه بإشبيلية وقرطبة 1

المعروف بالقصبي لسكن سلفه قصبة المرية ( 540هـ/1145)، فقد تصدّر للإقراء وإسماع الحديث بجامع المرية، وتولّى الصلاة بها، وأخذ النّاس عنه وكان جيّد 2

ب)- الرباطات: بارة عن حصون تشيّد بهدف الإعداد العسكري والروحي، لرجال نذروا أنفسهم دفاعا عن حوزة المسلمين، بمناطق الثغور المتاخمة للعدو، وبمرور الزمن باتت مشاركتها فعّالة في الحياة العقلية، حيث كان للرباط أوّل الأمر طابعه الحربي والديني، إلا أنّه – صيل العلم والثقافة.3

وبحكم تعرّض الأندلس لغارات وهجمات النصارى، فقد كانت الرباطات ترصّع سواحلها وثغورها، وهي يومئذ أرض جهاد، ومن الرباطات التي كانت لها شهرة بالأندلس رابطة روطة، ورباط طليطلة، وبطليوس، ورباط شنترين، والرابطة المعروفة برابطة من أحضر ببلنسية.

ج)- أماكن التدريس الخاصة: يقصد بها الحوانيت والبيوت والمنيات – ويمكن إعتبارها حالات استثنائية – وكان التدريس بها يتم بنسبة أقل بكثير من حيث التنوع

علي بن محمد بن علي بن هذيا (471- 564هـ/ 1078- 1168) وهو الذين انتهت إليهم رياسة القرّاء بشرق الأندلس في هذا العصر، كان يدرّس طلبته بضيعة لمليلة من جزء الرّصافة بغربي بلنسية. 5

.370 1 5

<sup>.460-459 2 - 1</sup> 

<sup>.48 1 -2</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - حسن إبراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي والديني ولثقافي والاجتماعي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، 1968 4 438.

<sup>4 -</sup> محمد الأمين بلغيث، نفس المرجع ، 1 144.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصدر نفسه 3 - 202/

وفي ترجمته للفقيه القا ي الشهيد أب عبد الله محمد بن أحمد المعروف بابن

1 قال القاضي عي "قرأت عليه في داره بقرطبة جميع كتاب غريب
الحديث لأبي محمد بن قتيبة، وعارضت كتابي بكتابه"2، كما قرأ فيها

3

ويذكر ابن الأبّار أنّ أبا عبد الله محمد بن خليد بن محمد التميمي المري ( 559هـ/1163 )، سمع من أبي الحجّاج القضاعي بالمرية في حانوته بباب الزياتين مقامات الحريري. 5

4.4. الرّحلات العلمية: ما من شكّ أنّ الرّحلة نحو المشرق الإسلامي قلت بعد أن أصبحت الأندلس تتمتّع بخصوصيتها العلمية بما باتت تمتلكه من مراكز تعليمية وأدباء وشعراء من طراز رفيع، إلا أنّ الحجّ ظلّ يفرض هذه الرّحلة على البعض، الذين كانوا يؤثرون البقاء بعد أداء المناسك، فيجاورون الحرمين ويستمعون من علمائهما، وقد يرحلون إلى بغداد أو غيرها من الحواضر في المنطقة للاستزادة من العلم، ومن هؤلاء:

مروان بن أحمد التجيبي البزاز الإشبيلي المعروف بابن حبيش ( 1154هـ/1151 )

من علمائها، وانصرف إلى إشبيلية وحدّث وسمع منه النّاس. $^{6}$ 

وأبو علي حسين بن محمد بن سكرة الصدفي، الشهيد في وقعة قتندة<sup>1</sup> 1120هـ/1120

دمشق والإسكندرية.<sup>2</sup>

 <sup>1 -</sup> الفقيه أبو عبد الله محمد بن أحمد بن خلف بن إبراهيم التجيبي المعروف بابن الحاج (458- 529هـ/1066 1134)، كان قاضي الجماعة بقرطبة. الضبي، نفس المصدر، ص43/ ابن بشكوال، المصدر نفسه، ج2
 1453/ ابن العماد الحنبلي، نفس المصدر، ج4 ص93/ القاضي عياض، الغنية، ص47- 53/ المقري، أز هار الرياض 3 61 61 96 102.

<sup>10 4 3 1 2 2</sup> 

أ - الفقيه أبو الوليد هشام بن أحمد بن سعيد المعروف بابن العوّاد (452- 509هـ/1060- 1115)
 للرأي بصيرا بالفتوى، واختلف إليه خلق كثير للتفقه ابن بشكوال، نفسه، 2 505/ نفسه 3
 161

<sup>4 -</sup> عياض، نفسه، ص217.

<sup>.27 2 - 5</sup> 

<sup>6 -</sup> نفسه، 1 127

وأبو جعفر أحمد بن ثعبان بن أبي سعيد بن حزر الكلبي ويعرف بالبكي لطول سكناه بمكة ( 540هـ/1145) عاد إلى إشبيلية وتصدر للإقراء بها م.3

أمّا الرّحلات المشرقية إلى الأندلس خلال هذه الفترة فقد توقفت ، فلا نجد في كتب التراجم شخصيات بارزة كتلك التي دخلتها على عهد الخلافة الأموية، وكان معظم الدّاخلين إليها حينئذ من بلاد المغرب وأفريقية ومن ذلك مثلا:

بن عيسى بن حسين التمي ( 504 505هـ/111 1110)، الذي دخل الأندلس طلبا للعلم، وسمع بها من غير واحد، وكان يعدّ من أهل العلم والفضل، ممّا جعله يتولّى القضاء بسبتة وبفاس. 4

5.4. المكتبات: لم يشد العصر المرابطي عن قاعدة شغف الأندلسيين اوالمكتبات، ومن أشهر من عرف بجمع الكتب في هذا العصر:

أبو علي المنصور بن محمد بن الحاج داود بن عمر الصنهاجي اللمتوني ( 547 550هـ/1155 1155 ) كان من رؤساء لمتونة وأمرائهم، العلماء في الدواوين العتيقة والأصول النفيسة، وجمع من ذلك ما لم يجمعه أحد من أهل زمانه، وكان واليا ببلنسية ليحي بن علي ابن غانية أيّام كونه بها نحو عاما، وهو فخر لصنهاجة ليس لهم مثله ممّن دخل الأندلس. 5

كما اشتهر الفقيه الزاهد والمحدّث العابد القاضي أبو مروان عبد الملك بن مسرّة اليحصبي القرطبي<sup>6</sup> ( 552هـ/117) عن أبيه مالا جسيما تصدّق بثلثيه، واشترى بالثلث الباقي كتبا مثمّنة، وكان ينسخ الكتاب منها، ويقتني النسخة التي بخطه ثمّ يبيع الأصل إلى أن حصل عنده جميع تلك الكتب بخطه، ولم

<sup>1-</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، 35 (369/ سير أعلام النبلاء، 19 (378/ الكتاني عبد الحي بن عبد الكبير، فهرس الفهارس والتبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، تحقيق: إحسان عبّاس، دار العرب الإسلامي، بيروت 2 1402هـ- 1982 2 706.

<sup>3 -</sup> نفسه 1 49.

 $<sup>^{4}</sup>$  - ابن بشكوال، المصدر نفسه،  $^{2}$  470.

د - ابن الآبار، المصدر نفسه، ج2 ص193-194/ ابن الأبار، المعجم في أصحاب القاضي الصدفي، تحقيق:
 إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري- القاهرة، دار الكتاب اللبناني- بيروت، ط1، 1410هـ- 1989م.
 (199) ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س8 2 378.

<sup>6-</sup> بشكوال، نفسه، 2 (269/ ابن العماد الحنبلي، المصدر نفسه، 4 162.

يزل ذلك دأبه حتى مات رحمه الله، و يقول طاهر الصدفى: "

حضر بيع تركته أنّ رؤساء الأندلس تنافسوا في كتبه حتى لقد بيعت سنن أبي داود السجستاني رحمه الله في ثلاثة أجزاء ثمانين دينارا". 1

وعــرف أيضــا أبــو عبــد الله محمــد بــن أحمــد بــن عــون المعــافري ( 512هـ/1118 ) بجمعه للكتب، وكان معتنيا بالعلم مشهورا بالمعرفة والفهم، كثير لها باحثا عنها 2

ومن المكتبات الشهيرة - كذلك - مكتبة أبى عامر محمد بن أحمد بن عامر البلوي السالمي الطرطوشي3 ( 559هـ/1164 )، الذي كان من أهل العلم بالتاريخ والأدب والطب، وقد اشتهر بمكتبته التاريخية التي كانت تزخر بالعديد من الكتب، ومنها مؤلفاته وأهمها " در ر القلائد وغر ر الفوائد" في الأدب والتاريخ، و" " التشبيهات" 4

وممّا تقدّم يتضبح لنا أنّ الحياة الفكرية بالأندلس في العهد المر ابطي العهود السّابقة، وظلت المؤسّسات تقدّم عطاءها لطلبة العلم، وانتشرت ثقافة البحث عن الكتب وإنشاء المكتبات، كما تواصل دعم الدّولة وتشجيعها للعلم

## 5- مظاهر الحركة العلمية في الأندلس على عهد المرابطين:

لقد كانت الدّولة المرابطية وليدة دعوة علمية، ومن هذا المنطلق حرصت على الاهتمام بالعلم وأهله، وفتحت بابها وأذانها لأهل العقل والنِّهي، وكان من نتائج ذلك بروز جمهرة غفيرة من العلماء نشطت مختلف مجالات الحركة الفكرية والثقافية أثناء هذا العهد

#### ① العلوم الدينية:

أ - طاهر الصدفي، السرّ المصون في ما أكرم به المخلصون، تحقيق: حليمة فرحات، بيروت، 1998 15 نقلاً عن بلغيث، نفس المرجع، 1 160.

 $<sup>^2</sup>$  - ابن بشكوال، نفسه،  $^2$ .447

<sup>26-26/</sup> السيوطي، بغية الوعاة، 1 .28

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - الزركلي، المرجع نفسه، 5 318.

" " " وغير ها من المؤلفات القيّمة.<sup>2</sup>

ومن فقهاء هذا العصر القاضي عياض<sup>3</sup> ، وهو صاحب تواليف منها:" ترتيب المدارك وتقريب المسالك في معرفة أعلام مذهب الإمام مالك" في تراجم فقهاء المالكية، " التنبيهات المستنبطة في شرح مشكلات المدوّنة والمختلطة في الفروع" " نظم البرهان على صحة جزم الأذان" في الفقه وغيرها وتجدر الإشارة إلى المؤلفات التي عرفتها هذه الحقبة في القضايا الفقهية الكبرى من خلال نوازل العصر وأشهرها نوازل ابن رشد ونوازل ابن الحاج.

ب)- علم الحديث: من أشهر أعلام الأندلس الذين برزوا على عهد المرابطين في هذا العلم تأليفا وشرحا ورواية، وكانت لهم عناية بعلم الجرح والتعديل:

الشهيد علي حسين بن محمد الصدفي $^{5}$ ، الذي كتب بيده علما كثيرا وقيده ومن مؤلفاته صحيح البخاري في سفر، وصحيح مسلم فو كان قائما على الكتابين مع مصدّف أبي عيسى الترمذي $^{6}$  وضبط ابن الأبّار في كتابه كتابه " المعجم في أصحاب القاصي الصدفي " كلّ من تعلم عليه أو جالسه أو أجاز

<sup>1 -</sup> أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد المالكي القرطبي(450-520هـ/528-1126 ). الضبي، نفس المصدر نفسه، ج4 ص 62/ ابن العماد الحنبلي، المصدر نفسه، ج4 ص 62/ المصدر نفسه، ج4 ص 62/ البغدادي إسماعيل المرجع، ج8 ص228/ البغدادي إسماعيل 28.

<sup>2 -</sup> عام النباهي، نفس المصدر، ص130/ الزركلي، نفسه، 5 317.

<sup>3-</sup> عياض بن موسى بن عياض اليحصبي السبتي (476- 544هـ/1083- 1149) 507هـ ودرس بقرطبة ثم مرسية، كما ولي قضاء غرناطة سنة 531هـ. الضبي، ذ

بشكوال، المصدر نفسه، ع ص 359-360/ ابن الخطيب، نفس المصدر، ج4 184-194/ ابن خلكان، المصدر، ج 184-194/ ابن خلكان، نفس المصدر، 3 483/ ابن العماد الحنبلي المصدر نفسه، 4 138/ البغدادي إسماعيل باشا إنباه 205 1

<sup>4 -</sup> الزركلي، المرجع نفسه، 5 99/ البغدادي إسماعيل ها.

أبو علي الحسين بن محمد بن فيرة بن حيون الصدفي المعروف بابن سكرة (454- 514هـ/1062- 1062/ 1062). ابن بشكوال، نفسه، ج1 ص131-134/ ابن العماد الحنبلي، نفسه، ج4 ص143/ المقري، أز هار الرياض، ج3 ص151/ وفي نفح الطيب، 2 09-93/ القاضي عياض، نفس المصدر، ص129-138/ الزركلي، نفسه، 2 255/ عمر رضا كحالة، المرجع نفسه، 4 56.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن بشكوال، نفسه، 1 133.

له، وعدد من ترجم لهم ثلاثمائة وخمسة عشر، ومنهم القاضي عياض الذي ذكر أنه أخذ عنه سماعا عددا

ومنهم القاضي أبو بكر بن العربي المعافري $^{2}$ 

مؤلفاته نحو الأربعين كتابا، ومن أثاره في هذا العلم: "عارضة الأحوذي في شرح سنن الترمذي" "القبس في شرح موطأ ابن أنس" وكتاب مصافحة البخاري " " الأحاديث السباعيات" "الأحاديث السباعيات" "الأحاديث المعاديث المعاديث

ج/- علوم القرآن: برز في علم القراءات خلال هذا العصر عددا من المقرئين أشهر هم:

<sup>5</sup>، الذي ألف كتاب "

القراءات، لم يؤلف في بابه مثله، وكتاب " في القراءات، وأتقنه كلّ

 $^{6}$  والغاية في القراءة على طريقة ابن مهران.

ومنهم أبو الحسن محمد بن عبد الرحمن المعروف بابن عظيمة 7، الذي له عدّة عدّة مؤلّفات منها: " " وله

أيضا كتاب" الفريدة الحمصية في شرح القصيدة الحصرية ". $^{8}$ 

أمّا في علم التفسير فقد برزت كوكبة من العلماء كان منهم:

أ - القاضي أبو بكر محمد بن عبد الله بن محمد بن عبد الله ابن العربي المعافري الإشبيلي(468-543هـ/1075-1075). الضبي، نفسه، ص80-84/ ابن بشكوال، نفسه، ج2 ص459- 460/ ابن خاقان، المطمح، ص297- 1148/ ابن خلكان، نفسه، لا 29/ المقري، أز هار الرياض لا 62 86 95/ ابن العماد الحنبلي نفسه، لا 141/ ابن كثير، البداية والنهاية، 12 228-228.

نفسه، 4 141/ ابن خنیر، البدایه والنهایه، 12 229-228. 3- نفسه، 6 230/ نفسه، 10 242.

<sup>-1098/--540 -491)</sup> 

<sup>1145 ).</sup> ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 82-82 / ابن الخطيب، المصدر نفسه، ج2 أ 76-77 السيوطي، 1 145 ). ابن بشكوال، المصدر نفسه، 1 83-18 / الزركلي، نفسه، 1 173 / كحالة، نفسه، 1 316.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن الخطيب، نفسه 1 77/ حاجي خليفة، نفس المرجع، 1 140 2 1192.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - أبو الحسن محمد بن عبد الرحمن بن أحمد بن الطفيل العبدي الإشبيلي المعروف بابن عظيمة (ت540 م. 145هـ/1145 أو 1148م). ابن الأبار، نفس المصدر، ج1 ص633-364/ الذهبي شمس الدين أبو عب

اء الكبار على الطبقات والأعصار، تحقيق: بشار عواد معروف شعيب الأرناؤوط صالح مهدي 1- بيروت 1404هـ 2 578/ تاريخ الإسلام، 37 164.

 $<sup>^{8}</sup>$  - ابن الأبّار، نفسه، ص $^{364}$ .

ابن عطية المحاربي الغرناطي<sup>1</sup>، الذي اشتهر بتفسيره "المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، وهو اختصار لكلّ ما كتب قبله من التفاسير، وراج رواجا عظيما في المغرب والأندلس.<sup>2</sup>

ومنهم القاضي أبو بكر بن العربي صاحب المؤلفات الجليلة، ومنها في هذا العلم: " الناسخ والمنسوخ " " قانون التأويل" " " في التفسير الذي اعتمد فيه على اللغة فقابل فيه بين القرآن، بن ما جاء في السنة الصحيحة على ذلك مؤيدا رأيه بالحجة والمنطق السليم.

## ② العلوم الأدبية:

أ)- اللغة والنحو: من بين الذين اشتهروا في هذا المجال على عهد المرابطين نذكر
 على سبيل المثال:

أبو الطاهر محمد بن يوسف بن عبد الله التميمي السرقسطي $^4$ ، وهو صاحب " المقامات اللزومية " وعددها خمسين مقامة عارض فيها مقامات الحريري، وله كتاب " المسلسل في غريب لغة العرب "  $^5$ .

بو العبّاس التدميري<sup>6</sup>، ومن آثاره: " " في النحو وشرح في " الفصيح لثعلب " " أبيات الجمل " في كتاب كبير سمّاه " الصدور" واختصره في كتاب آخر سمّاه " المختزل " فرغ من تأليفه سنة الصدور" وله أيضا " الفوائد والفرائد " وكتاب " نظم القرطين وضمّ أشعار السقطين" جمع فيه أشعار كامل المبرّد . "

<sup>1-</sup> لرحمن بن عطية المحاربي الغرناطي (481-542هـ/1401-147). الضبي، المصدر نفسه، ص399- 341/ ابن بشكوال، نفسه، ج2 ص310/ ابن الخطيب، نفسه، ج3 الفسه، ع 3 الزركلي، نفسه، 3 المرجع نفسه 1 502/ الزركلي، نفسه، 3 المرجع نفسه 1 502/ الزركلي، نفسه، ج5 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - حاجي خليفة، نفسه، 2 1613/ بالنثيا، نفس المرجع 409/ محمد عبد الله عنان، نفس المرجع، 458.

<sup>3 -</sup> أبو بكر محمد بن عبد الله بن العربي، أحكام القرآن، تحقيق:

بيروت، (.) 1 3 4. 4- ي ( 538هـ/1143) ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 457/ السيوطي، المصدر نفسه، 1 279/ 538.

الزركلي، المرجع نفسه، 7 (149) عمر رضا كحالة، المرجع نفسه، 12 (129.

أ- أحمد بن عبد الجليل بن عبد الله المعروف بالتدميري (ت555هـ/1160م). ابن المصدر نفسه، ج1 (60 الميوطي، نفسه، ج1 ص321/ السيوطي، المزهر في علوم اللغة والأدب، 1 (142-143/ الذهبي، تاريخ الإسلام، 38 (156.

ب)- الشعر: رغم أنّ الشعر لم يعد سلما للارتقاء إلى المراتب العليا في المرابطية، فقد تكيّف الشعراء وفق الظروف الجديدة غير متأثرين بالأوضاع السياسية، وهناك عدد كبير من الشعراء المبرزين الذين ينسبون إلى هذا العهد، ومن هؤلاء:

أبو محمد بن عبدون<sup>1</sup>، وابن خفاجة، والأعمى التطيلي<sup>2</sup>، الذي كان يعتبر معر"ي الأندلس، وله يمدح علي بن يوسف تاشفين: [ من الطويل ]

# احُ به فأعْيا يُّ أهَ هِ عَري 3

ومنهم أبو بكر يحي بن بقي<sup>4</sup>، الذي بلغ الذروة في التوشيح<sup>\*</sup>، حتى قيل إنّ له ما ينيف عن ثلاثة آلاف موشحة<sup>1</sup>، وله في بني عشرة قضاة " على آيام المرابطين موشحات مشهورة، منها قوله:

أبو محمد عبد المجيد بن عبدون (ت521ه - 1127م)، ترجم له ابن بسّام وساق له فصولا من غرائب نثره ونظمه. نفس المصدر، ج4 ص668-727/ ابن خاقان، القلائد، ج2 ص417-428/ ابن سعيد، رايات المبرزين وغايات المميزين، تحقيق: محمد رضوان الدّاية، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر - دمشق، ط1، 1987، وغايات المميزين، تحقيق: محمد رضوان الدّاية، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر - دمشق، ط1، 1987، 190-99/// عيد، المغرب، ج1 377-374.

المعروف بالأعمى التطيلي ( 525هـ/1131 ). ابن بسّام، نفسه 4 728- 728 / ابن خاقان، نفسه 4 857- 1758 / ابن سعيد، المغرب، ج2 451 / ابن سعيد، رايات المبرَّزين 1754 / ابن سعيد، رايات المبرَّزين 226-224.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نفسه، ص225/ 2 452. <sup>4</sup> - أبو بكر يحي بن محمد بن عبد الرحمن بن بقي الطليطلي ( 540 ر 545هـ/1145 أو1150). ابن خاقان، نفسه 4 927-919/ 4 236 - 241/ ابن سعيد، المغرب، 2 19-12/ نفسه 4 927-202/ ياقوت الحموي، معجم الأدباء 6 1900

<sup>\* :</sup> كلام منظوم على وزن مخصوص، وهو يتألف في الأكثر من سنة أقفال وخمس أبيات، ويقال له التام، أبيات ويقال له التام أبيات ويقال له الأقرع، فالتام ما ابتدئ فيه بالأقفال والأقرع ما ابتدئ فيه بالأبيات. سليمان العطار، نشأة الموشحات الأندلسية، في صحيفة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد، 29 1997 .

لا بُلحق ْ أَطْلَعَهُ الْغَرْبُ فَأَرِنَا مِثْلَهُ بِا مَشْرِقٌ 2

ومنهم ابن قزمان3، وكان مبرزا في نظم الطريقة الهزلية بلسان عوام الأندلس " بلغ في هذه الطريقة مبلغا حجره الله عمن سواه فهو أيتها المعجزة وحجتها البالغة، وفارسها العلم، والمبتدئ فيها والمتمّم "4، ووصفه ابن سعيد " إمام الزجّلين بالاندلس وشهرته تغنى عن الإطناب في ذكره، أزجاله وديوانها مشهور بالمشرق والمغرب "5، وهو يضمّ تسعة وأربعين ومائة

عبد العزيز الأهواذ - الذي يعدّ في طليعة العارفين بهذا الفنّ –

مستفیضة حول دیوان ابن قزمان<sup>6</sup> فيها إلى التصحيفات والتحريفات التي وقع وفيه يقدم شكره للقائد فيها ناسخ الديوان، ومن ملح أزجاله

المر ابطي محمد بن سير، الذي أنقده من السجن، حيث يقول في المقطوعة العاشرة ما نصدّه بكلّ سيّد و مولى ، ات ف مَو لا وسيدُ

> ونعيمُ وعزاً ، و برور و عيد والذي لا تريد ، ياش لس تريد

و لی من شبت و اعز ل ، حلّ من شبت و اعقد $^{7}$ 

7 - الأهواني عبد العزيز، نفسه، م17

 $<sup>^{1}</sup>$  - ابن سعید، نفسه، هامش  $^{1}$ .19

 $<sup>^{2}</sup>$  - ابن سعید، رایات المبرزین، ص137.

أبو بكر محمد بن عيسى بن قرمان ( 555هـ/1160). ابن سعيد، المغرب، 1 167/وفي رايات المبرزين، ص126-127/ ابن الخطيب، المصدر نفسه 2 347-356/ المقرى، نفسه، 4

 <sup>&</sup>quot; يتكون كل زجل - عدا الخرجة - من أبيات متساوية في عدد الأغصان، وهو يلتزم هذا النظام في كل زجل " وكل من الأغصان يتكون من أربعة أشطار إلى اثني عشر شطرا ، ففيها رباعيات وخماسيات وسداسيات وسباعيات وثمانيات وتساعيات وعشريات وآحاد عشريات ". بالنثيا، المرجع نفسه، ص159.

 $<sup>\</sup>frac{1}{4}$  ابن الخطيب، المصدر نفسه، ج2 - ابن الخطيب

صحيفة المعهد المصرى للدراسات الإسلامية في مدريد، " على هامش ديوان ابن قزمان " 1973-1972 17 1978-1976 19 77-17 1975-1974 18 245-183 .60-21 .241

ج)- النثر: حظي أصحاب الأقلام المتميّزة لدى الدّولة اللمتونية بمكانة مرموقة، فكان من نتائج ذلك رواج النثر بكلّ أنواعه.

√ فن الترسيل: انتشر هذا اللون من النثر بنوعيه الرسائل الديوانية والرسائل الإخوانية، وكان غالبية كتاب الدولة المرابطية ممّن عرفوا بشهرتهم في بلاطات ملوك الطوائف، ومن هؤلاء:

أبو بكر بن القصيرة 1 عنه ابن بسّام: " هو في وقتنا جمهور البراعة وبقيّة أئمّة الصناعة، وعذبة اللّسان "2، وقد تولى منصب الكتابة للأمير يوسف بن تاشفين ثمّ لابنه علي من بعده، واستمرّ على ذلك إلى وفاته بمراكش سنة 508 هـ/1114 ، وقد أوردت المصادر المعاصرة له عددا من رسائله السلطانية. 3

وقد نشر له محمود علي مكي ضمن الوثائق المرابطية التي استخرجها، ممّا تركه المستشرق الفرنسي ليفي بروفنسال، بعد وفاته سنة 1956 رسائل مجموع الرسائل التي نشرها وعددها اثنتان وعشرون رسالة، وهي إنشاءات سلطانية صادرة عن الديوان الرّسمي في عهد الأمير يوسف، تعكس جانبا ممّا كانت عليه الكتابة السلطانية في هذا العهد، وكان أسلوبه فيها موجزا ومركزا، مسجوعا وقصير الفقرات، بعيد عن التعقيد والتكلف. 5

ومنهم

وذكر عبد الواحد المراكشي أنّه كان له " ديوان رسائل يدور بأيدي أدباء الأندلس، قد جعلوه مثالا يحتذونه، ونصدّبوه إماما يقتفونه". 1

<sup>1 -</sup> هو أبو بكر محمد بن سليمان المعروف بابن القصيرة (ت508هـ/1114م). ابن بشكوال، نفس المصدر، ج2 - 1114هـ/ 123 الواحد الواحد المصدر نفسه، ج2 ص305/ ابن الأبار، إعتاب الكتاب، ص222-223/ عبد الواحد 124/ ابن خاقان، المصدر نفسه، ج3 ص239/ ابن معيد، نفسه، ج1 مصدر نفسه، ج3 ص239/ ابن معيد، نفسه، ج1 مصدر نفسه، ج3 ص239/ ابن معيد، نفسه، ج3 ص239/ ابن معيد، نفس المصدر نفسه، ج3 ص239/ المقدم، المصدد المصدر نفسه المصدر نفسه، ج3 ص239/ المقدم، المصدد المصدر نفسه المصدد المصد

<sup>350/</sup> ابن الخطيب، نفسه 2 367-370/ ابن عذاري، نفس المصدر، 4 60/ المقري، المصدر عداري، نفس المصدر، 4 60/ المقري، المصدر نفسه، 3 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الذخيرة، نفسه 3 239.

<sup>. 313-306 2</sup> نفسه، 2 /268-241 3 نفسه، <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - تاريخية جديدة عن عصر المرابطين 9.

<sup>5 -</sup> هذه الرّ سائل في المصدر نفسه، ص66-74. 6 - 465هـ/1072-1145 ).

<sup>113/</sup> ابن بشكوال، نفسه، 2 458/ ابن بسدّام، نفسه، 6 784-809/ ابن خاقان، نفسه، 2 518-518/ ابن خاقان، نفسه، 2 518-558/ ابن دحية، نفس المصدر 162-164/ ابن سعيد، نفسه، ج2 ص 66/ المقري، نفسه، ج3 ص 268/ الواحد المراكشي، نفسه، ص132-135/ محمد بن جابر الوادي آشي لأصل التونسي مولدا وقراراً. الوادي آشي، تحقيق: أثينا- بيروت 1 1400هـ - 1980 224.

وقد قام محمد رضوان الدّاية بتحقيق رسائله في كتاب ضخم ومن هذه الرسائل يتضح لنا أنّه كتب عن أمير المسلمين علي بن يوسف طيلة حكمه، كانت له مراسلات مع رجال العصر الكبار من أصدقائه كأبي بكر بن العربي، وأبي إسحاق بن خفاجة، وأبي بكر بن القصيرة، وأبي الوليد بن رشد الجدّ وغير هم نظم ابن أبي الخصال القريض، إلا أنّ شعره لم يكن بنفس الدرجة التي آثرت عنه في النثر، حيث غلبت شهرته وعلا ذكره في الترسّل، فكتب في الرسائل الزرزورية كما ألف في المقامات وأنشأ الخطب وعارض بعض رسائل 100

✓ النثر التأليفي: نشطت حركة التأليف أيّام المرابطين نشاطا كبيرا، ويبدو ذلك من خلال المؤلفات التي أغنى بها أدباء وعلماء هذا العصر المكتبة الأندلسية، ومن أشهر ه

ابن بسّام الشنتريني ( 542هـ/118) " الذخيرة في محاسن أهـل الجزيـرة "، وهـو موسـوعة أدبيـة تاريخيـة أرّخ فيهـا لعصـري الطوائـف والمرابطين، كما اشتهر الفتح ابن خاقان ( 529هـ/1134) كمؤرّخ للأدب الأندلسي من خلال مؤلفيه " مطمح الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس" " العقيان ومحاسن الأعيان ".8

وفي التاريخ، اشتهر الصيرفي الغرناطي<sup>9</sup> كان من أعيان شعراء الدولة اللمتونية ومدّاح أمرائها، وبرسمهم الف كتابه " الأنوار الجليّة في أخبار الدّولة

<sup>1 - 134/</sup> وقد و صفه ابن سعيد " برئيس كتاب الأندلس". يات المبرّ زين، 188.

 <sup>-</sup> ابن أبي الخصال الغافقي الأندلسي رسائل ابن أبي الخصال، تحقيق: محمد رضوان الذاية، ، دار الفكر،
 1 1408 هـ- 1987.

 $<sup>^{3}</sup>$  - على سبيل المثال رسالة تعزيته إلى الفقيه القرطبي الشهير أبي الوليد بن رشد، المصدر نفسه، ص93-97.  $^{4}$  - نفسه، حاشية القطعة الأولى من الرسائل، ص31.

<sup>5 -</sup> من هذه المقامات مقامته التي عارض فيها أب محمد القاسم بن علي بن محمد بن عثمان الحريري البصري - 5 - من هذه المقامات مقامته التي عارض فيها أب محمد القاسم بن علي بن محمد بن عثمان الحريري البصري - 5 - من هذه المقامات مقامته التي عارض فيها أب محمد القاسم بن علي المحمد بن عثمان الحريري البصري

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - له أربع خطب ضمن هذا المجموع من الرسائل مواضيعها: شكر الله على نزول الغيث- ضعلى الجهاد - 541-534 529-522 282-272 عيد الأضحى. نفسه، ص272-282 529-534.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - له معارضة لرسالة أبي العلاء المعري " ملقى السبيل "، التي زاوج فيها بين الشعر والنثر، ورتبها على الحروف الهجائية. نفسه، ص370-390.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ألمقري، المصدر نفسه، ج7 33.

<sup>9 -</sup> أبو بكر يحي بن محمد بن يوسف الأنصاري المعروف بابن الصير في الغرناطي (467-557هـ/1074-1074) . 1162 ). نفس المصدر 4 173/ ابن سعيد، المغرب، 2 18-119/ السيوطي، ا

المرابطية "، الذي انتهى به سنة 530هـ/1135 ، وله كتاب " آخر بعنوان "
الأنباء وسياسة الرؤساء "1، وكلاهما في حكم المفقود، كما أرّخ لهذه المرحلة ابن
بشكوال (494-578هـ/1001- 1183)، صاحب كتاب" الصيّلة في تاريخ علماء
"، الذي انتهى به سنة 534هـ/1139 وفي الجغرافيا، برز محمد بن بكر
الزهري كان حيّا 541هـ/1156 بمؤلفه، " الجعرافية ".

أمّا في مجال التصوّف، فقد راجت مؤلفات أبي العبّاس بن العريف ( 536هـ/1141 )، ومؤلفات أبي الحكم عبد السلام بن برجان اللخمي الإشبيلي المتوفى في نفس السنة، ومنها " وأكثر كلامه فيه على طريق أرب

وفي علم الكلام، كثر تأليف أبي عبد الله محمد بن خلف بن موسى الأنصارى المعروف بالإلبيري (457-537هـ/1065-1142)، ومنها كتابه " النقض على الغزالي" "رسالة الانتصار على مذهب الأئمة الأخيار" " البيان عن حقيقة الإيمان " وغيرها. 3

نال المنزلة الرفيعة والذكر الجميل لدى الما مين أبو العلاء بن زهر، الذي له عدّة مؤلفات منها كتاب الخواص وكتاب الأدوية المفردة ومجريات أمر بجمعها علي بن يوسف بن تاشفين بعد موت أبي العلاء، فجمعت وانتسخت سنة 4. 1132

فلسفة فقد برز فيها ابن باجة ، صاحب مدرسة الشك، وقد ألف أكثر من وعشرين كتابا ذكرها ابن أبي أصيبعة، ومنها: "شرح كتاب السمع الطبيعي لأرسطوطاليس" " "كلام في البرهان " وغيرها. 5

<sup>91 4</sup> ابن الخطيب، المصدر نفسه 4 348/ ابن عذاري، المصدر نفسه 4 91. 164 8

<sup>1 -</sup> ابن الخطيب، نفسه، 4 (349/

<sup>2 -</sup> ابن خلكان، نفسه المصدر، 4 4 237-236 (نفسه، نفسه، 1 358-259) (نفسه، 1 358-359) (نفسه، 1 358-359)

<sup>3 -</sup> ابن الأبّار، المصدر نفسه، 1 358-359/ 9 286.

<sup>4-</sup> ابن أبي أصيبعة، نفس المصدر، ص.476

 $<sup>^{5}</sup>$  - نفسه، ص $^{474}$ -473.

وجملة القول أنّ العهد المرابطي لم يخل من الأدب والعلوم بمختلف أنواعها عقلية ونقلية، بدليل كثرة أهل العلم والمعرفة، وتشهد على ذلك الأسماء اللامعة السّابقة الذكر والمؤلّفات التي انتشرت في ربوع الأندلس خلال هذه الحقبة.

6- إسهام البربر في الحركة العلمية بالأندلس المرابطية.

### 1.6. العلوم الدينية:

أ)- الفقه: شهدت هذه الحقبة من تاريخ الأندلس عددا كبيرا من علماء البربر الذين نبغوا في الفقه، ومن أبرزهم الشخصيات الذي:

\* أبو إسحاق إبراهيم بن جعفر بن أحمد اللواتي¹، الذي كان من أهل الفقه قد قرأ عليه القاضى

عياض علما كثيرا<sup>2</sup> وكان يدرس الموطأ ويتفقه فيه، وقد ألف مختصر ابن أبي زمنين على الولاء، فجاء بأحسن رتبة، كما كان مختصا بالفقيه أبي الأصبغ، حيث سمع منه جميع كتبه وحدّث بها عنه.<sup>3</sup>

\* هو من جلة الفقها يميل

إلى الحجّة والنظر، وولي قضاء الجزيرة الخضراء مدّة، قال عنه ابن فرحون: عالما بالاحتجاج، حضرت مجلسه في تدريس المدوّنة، فما رأيت أحسن منه احتجاجا، ولا أبين منه توجيها ".5

\* أبو يوسف يعقوب

511هـ/1117 وسمع منه، وقد وصفه ابن الأبار بالفقيه

6

6هـ.

أبو إسحاق إبراهيم بن جعفر بن أحمد اللواتي المعروف بابن الفاسي ( 513هـ/1119 ). ابن بشكوال، نفس
 أبو إسحاق إبراهيم بن جعفر بن أحمد اللواتي المعروف بابن الفاسي ( 513هـ/1119 ). ابن بشكوال، نفس

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الغنية، ص119-123.

<sup>144/</sup> عمر رضا كحالة، المرجع نفسه، 2 236.

أبو القاسم عبد الرحمن بن محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم بن أحمد الكتامي المعروف بابن العجوز السبتي (ت510هـ/1116م). ابن بشكوال، نفسه، ج2 ص288-289/ ابن الزبير، نفس المصدر، ج3 ص188/ عياض، نفسه 169-168 يها توفي سنة 515هـ/ بن القاضي المكناسي، نفس المرجع، 2 408/ عباس بن إبر اهيم ، الأعلام بمن حلّ مراكش وأغمات من الأعلام، راجعه: عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية .
 1077 8 2002 8 143 1077.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - الديباج، ص245.

\* الفقيه الجليل القاضي خلوف بن خلف الله البربري ( 515هـ/1121) قضاء غرناطة للملثمين سنة 510هـ/1116م، وبقي في منصبه لمدّة خمس سنوات، قال ابن بشكوال: "كان من العلم والفضل بمكان "1، وذكره ابن عطيّة فقال: " استجزته في كتاب الشيخ أبي إسحاق التونسي على المدوّنة روايته إيّاه عن الفقيه فأجازني ذلك رحمه الله ".2

\* أبو محمد عبد الله بن علي بن عبد الملك بن سمجون اللواتي (447-524هـ/130-1055)، كان فقيها حافظا لله 4، عارفا بإقرائها والتفقه فيها، أقرأها بمدينة غرناطة وبه تفقه أكثر شيوخها، وولي قضاء الجزيرة الخضراء ليوسف بن تاشفين، ثم نقله لغرناطة من سنة 490هـ/1096 508هـ/1114.

\* أبو محمد عبد المنعم بن مروان بن عبد الملك بن سمجون اللواتي \* أبو محمد عبد المنعم بن مروان بن عبد الملك بن سمجون اللواتي 524هـ/1130 )، الذي كان فقيها جليلا جزلا مهيبا، وهو ما جعله يتقلب في القضاء بين إشبيلية وغرناطة في مدّة إمارة يوسف بن تاشفين، ثم نقل إلى المرية سنة 1123هـ/123 وأعيد ثانية إلى إشبيلية ثم غرناطة.

\* أبو عبد الله محمد بن سليمان النفزي المعروف بابن أخت غاذ (473-473 ) الذي تفدّن في معارف شتى ومنها الفقه<sup>7</sup> الديانات على مذهب الأشعري.<sup>8</sup>

\* أبو عبد الله محمد بن داود بن عطية بن سعيد العك الجراوي، أصله من إفريقية ( 525هـ/1131 ) كان من أهل العلم والمعرفة والفهم، وله مسائل منثور، وقد استقضي بإشبيلية. 9

.116 1

<sup>-</sup> نفسه 1 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - بن عطية الأندلسي أبو محمد عبد الحق، فهرسة ابن عطية، تحقيق: محمد أبو الأجفان- اهي، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط2 1983 137-138.

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  - ابن الأبار، نفسه، 2 253.

<sup>.303</sup> 

<sup>.156-155</sup> و ابن الأبار، نفسه، 2 303-304/ ابن الزبير، المصدر نفسه، 3 156-155.

<sup>6 -</sup> نفسه، 3 .130

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - الضبي، نفسه، ص67. <sup>8</sup> - السيوطي،

<sup>9 -</sup> ابن بشكوال، المصدر نفسه، 2 470.

- \* أبو جعفر أحمد بن خلصة بن أبي عامر النفزي الشاطبي \$\frac{540}{1145}\$, وهو فقيه صالح أصابته زمانة ألزمته الفراش عدد سنين، ثم أكرمه الله بنعمة العافية والشفاء بعد دعائه إيّاه، فعاد إلى شغله يكتب بيده. 1
- \* الفقيه أبو بكر محمد بن عبد المنعم بن منّ الله بن أبي بحر الهواري، المعروف بابن الكماد، قيرواني الأصل سكن الأندلس زمانا قبل أن ينتقل إلى فاس، وسمع منه وروى عنه أبو القاسم عبد الرحيم بن عيسى بن ملجوم بجواب أبي محمد بن أبي زيد في النهي عن الجدال في الدين مناولة منه وإجازة في آخر شهر ربيع 527هـ/1132.
- \* أبو الحسن علي بن خلفون الهواري (كان حيّا سنة 530هـ/1135) ويعرف بالقروي لأنّ أصله منها، سكن الجزيرة الخضراء، الخذ عنه أبو عبد الله القباعي ووصفه بأنّه كان فقيها مشاورا. 3
- \* أبو عمران موسى بن عبد الرحمن بن حمّاد الصنهاجي ( 535هـ/1140)، من أهل العدوة، وكان فقيها جليلا، حافظا للرأي، ورعا عالما بالأحكام مقدّما في معرفتها، ولي قضاء غرناطة مرّتين أولاهما في 524هـ/1129 استدعاه على بن يوسف إلى مراكش مستأثرا به، وتوفي بها وهو قاض. 4
- \* قيه أبو عبد الله محمد بن مفرّج بن سليمان الصنهاجي الطنجي (450-450)، الذي سمع من القاضي أبي الوليد الباجي وابنه أبي القاسم وغير هما من الشيوخ، وأجاز له ابن سهل وابن سعدون وعنه أخذ القاضي عياض. 5
- \* أبو الأصبغ عبد العزيز بن محمد بن مفرّج بن سليمان الشاطبي ويعرف (كان محمد عبد العزيز بن محمد بن مفرّج بن سليمان الشاطبي ويعرف (كان محمد عبد الفرائض، وكان عبد العرفا بالوثائق. 1

أ - ابن الأبار، المصدر نفسه، ج1 ص47-48/ الوادي أشي أبو جعفر، ثبت أبي جعفر أحمد بن على البلوي الوادي أشي، تحقيق: عبد الله العمراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1403هـ، ص160/ بوزياني الوادي أشي، تحقيق: عبد الله العمراني، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط1، 1403هـ، ص229/ بوزياني

<sup>2 - 8 1 321/</sup> ابن الأبار، نفسه، 2 157. 3 - نفسه، 3 189-190/ ابن عبد الملك المراكشي، نفسه، س1 1 213/ وعند ابن الزبير" أنّه توفي 3 531/ وعند ابن الزبير" أنّه توفي 531.

<sup>531</sup> هـ، وكان شافعي المذهب ". 4 154. 4- نفسه، 2 476-477/ ابن الزبير، نفسه، 3 58-57.

<sup>5-</sup> نفسه، 1 357/عياض، المصدر نفسه 88-88.

\* أبو الحسن علي بن عبد الله بن داود بن الحسن اللمائي، ويعرف بالمالطي ( 537هـ/1142)، أصله قيرواني نزل بالمرية، كان فقيها مشاورا جليلا، جمع بين الاستذكار لابن عبد البرّ، والمنتقى للباجي، وله شرح في رقائق ابن المبارك سمّاه " زهر الحدائق ".2

\* أبو العبّاس أحمد بن محمد بن موسى بن عطاء الله الصنهاجي، المعروف بابن العريف ( 536هـ/1141 ) وصفه الضبي بالفقيه الزاهد<sup>3</sup>، وقد تصدّر للإقراء ية وسرقسطة.<sup>4</sup>

\* أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن علي بن عبد الله بن سمجون (488-539هـ/1144)، وكان فقيها حافظا جليلا، وقد استقرّ بغرناطة وفاته بها. 5

\* أبو عبد الله محمد بن علي بن جعفر بن أحمد بن محمد القيسي (478-567 محمد الله محمد بن علي بن جعفر بن أحمد بن حوز بجاية وبها نشأ وتأدّب، ودخل الأندلس طالبا للعلم أيّام الدولة اللمونية فحمل عن شيوخ أبي محمد بن عتّاب وأبي الوليد بن رشد وأبي بحر الأسدي، وقدّم للقضاء بفاس سنة 533هـ/1138 ، وكان حافظا للفقه على مذهب الشافعي، وله تواليف منها: " تسهيل المطلب في تحصيل المذهب " وكتاب " التقصتي عن فوائد " " " التبيين في شرح التلقين " ومختصر نبيل في أصول الفقه "

\* ميمون الهواري من أهل قال عنه ابن الأبار: " هو أحد القادمين من فقهائها ونبهائها غزاة مع الأمير تميم بن يوسف بن تاشفين". 8

<sup>92 3</sup> نفسه، 3 - <sup>1</sup>

<sup>2 -</sup> نفسه، 3 (243 / 287) ابن الزبير، المصدر نفسه، 4 (90.

أ- بغية الملتمس، ص142/ ابن الأبار المقتضب من كتاب تحفة القادم تحقيق ابراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري- القاهرة، دار الكتاب اللبناني- بيروت، ط3، 1410هـ- 1989م ص70/ وفي المعجم، ص27-30 / المصدر نفسه، ج1 81-28/
 ألمصدر نفسه، ج1 81-28/

<sup>.27 - 4</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - ابن الزبير، نفسه، 4 154.

<sup>6 -</sup> ي ، المصدر نفسه، س8 1 327-325/ : ولي قضاءها سنة 536. 2 137/أمّا في صلة الصلة، فإنّه ولي قضاءها من سنة 534 وصرف عنه سنة 535. 3 12-22. 158/أمّا في صلة الصلة، فإنّه ولي قضاءها من سنة 534 وصرف عنه سنة 27/أمّا في صلة الصلة، نفس المرجع، 53/ عمر رضا كحالة، 53/ عمر رضا كحالة كحال

<sup>.313 10</sup> 

\* أبو يعقوب ينتان بن تويت (من أعلام القرن 6هـ)، وهو من أمراء المرابطين، كان فقيها قرأ على فقهاء قرطبة كابن رشد وفقهاء مرسية كابن عتاب ، وتوفي بزبيد من مدن اليمن 1، وحدث عنه أخوه أبو ،

الذي كان من فقهاء وأمراء الدولة اللمتونية.

\* الشيخ الفقيه الإمام الفاضل أبو بكر يحي بن موسى بن عبد الله البرزلي، أخذ عنه ابن خبر وذكره في جملة شيوخه في فهرسته 3، كما ذكره ابن بشكوال، فقال " قرأنا عليه فوائد ابن صخر " 4

\* محمد بن ثابت بن حنين النفزي (توفي بعد 540هـ/1145) يري خضر اوي، كان إماما في الفقه، ماهرا في عقد الشروط. <sup>5</sup>

\* أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الباري الهواري البطروشي وقيل النفزي البلوطي $^{6}$  ( 542هـ/1147)، كان من أهل الحفظ للفقه $^{7}$ ، فإذا سئل عن شيء كأنّما جوابه في طرف لسانه. $^{8}$ 

\* حمد بن عبد الرحمن بن أبي زمنين المري الغرناطي \* ( 1149-1103 )، كان فقيها جليلا في عداد المشاورين في بلده، وولي القضاء ببعض جهات غرناطة. 9

\* أبو يوسف الفقيه البربري الميورقي (توفي بعد 550هـ/1155 ) م الميورقي (توفي بعد 550هـ/1155 )

231/ ابن الخطيب، أ

 $<sup>^{1}</sup>$  - أبو طاهر أحمد بن محمد الأصبهاني، أخبار وتراجم أندلسية مستخرجة من معجم السفر للسلفي، تحقيق: إحسان عبّاس، دار الثقافة، بيروت 1 1963 95-60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السلفي أبو طاهر أحمد بن محمد الأصبهاني معجم السفر، تحقيق: عبد الله عمر البارودي، المكتبة التجارية - ( . ) 160-161/ ابن ناصر الدين الدمشقي ، 1 673-674 678.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - فهرسة ابن خير، ص406.

<sup>4 - 5 .518.</sup> 5 - ي، المصدر نفسه، س6 .146.

<sup>.34 - 6</sup> 

<sup>.82 1 4 -7</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> - ابن الأبار، نفسه، ص35. <sup>9</sup> - ابن الزبير، المصدر نفسه، 3 104/

<sup>.228 4 .315 3</sup> 

للتدريس والمناظرة على الفقيه أبي القاسم محمد بن إسماعيل الزنجاني بمسجد رحبة الباجي بإشبيلية واجتمع إليه مدّة قبل رحيله إلى العدوة. 1

- أبو محمد عبد الودود بن عبد الرحمن بن علي بن عبد الملك وهو سمجون  $^2$  الهلالي محمد (1157-552هـ/1107)، كان فقيها روى عن عمّه أبي محمد عبد الله بن على وفقهاء عصره من شيوخه.  $^3$
- \* أبو عبد الله محمد بن سليمان بن سليمان بن خلف النفزي الشاطبي المعروف بابن بركة (481-552 552هـ/158 1157 1588)، كان فقيها حافظا للمسائل يستظهر " "ابن رشد، بصيرا بالفتوى نافذا في عقد الشروط، وولي خطة
- \* أبو علي منصور بن مسلم بن عبدون الزرهوني الفاسي ويعرف بابن أبي فوناس (472-554 554-1079)، دخل الأندلس طالبا للعلم وقرأ على بعض شيوخها، وكان فقيها حافظا مفتيا مشاورا مدرسا.
- \* أبو الحسن علي بن محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن الضحّاك الفزاري \* أبو الحسن علي بن محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن الضحّاك الفزاري \* أبو الحسن علي بن محمد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن الضحّاك الفزاري

تواليف في علوم شتى منها كتاب " مدارك الحقائق في أصول الفقه " " تبيين " وغير ها. <sup>7</sup>

\* أبو محمد سالم بن سلامة السوسي من سوس المغرب ( 559هـ/1163) وكان له رواية وحفظ لمسائل الفقه، وعرف بقدرته على أدائها باللسان البربري، وعاش حتى نيف عمره على المائة.8

<sup>-</sup> نفسه، 4 ،228-227

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - بنو سمجون لواتيون وابن الزبير وابن الأبار ينسبهم هلاليون وهذا ليس بصحيح، ولهم عندنا بسبتة بقية وكانت <sup>2</sup> - بنو سمجون لواتيون وابن الزبير وابن الأبار ينسبهم هلاليون وهذا ليس بصحيح، ولهم عندنا بسبتة بقية وكانت <sup>2</sup> لهم سابقة في العلم، حاشية 1: الذيل والتكملة، س 5 1 71 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن الزبير، نفسه، 4 45.

<sup>4 -</sup> ابن الأبار، نفسه، 2 19-20 / وفي المعجم، ص176-177/ ابن عبد الملك المراكشي، نفسه، س6 218

<sup>.201-200</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - ابن عبد الملك، نفسه، س8 2 377 - 378.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ابن فرحون، المصدر نفسه، ص303/ ابن الخطيب، المصدر نفسه 4 149.

<sup>.124 4 - 8</sup> 

- \* أبو الحسن علي بن الحسن بن علي بن الحسن اللواتي القاضي الفاسي ( 479-573هـ/1777 )، دخل إشبيلية وأخذ عن شيوخها، وكان عالما بالفرائض ومن حفاظ المسائل ممّن تدور عليهم الفتوى. 1
- \* أبو إسحاق إبراهيم بن يوسف الوهراني والحمزي لأنّ أصله من حمزة بناحية المسيلة<sup>2</sup>، المعروف بابن قرقول المري (505-569هـ/1111-1173) سمع من مشاهير علماء الأندلس كابن العريف وابن عطية وابن العربي، وكان فقيها
- \* القاضي أبو عبد الله بن الحاج محمد بن علي بن محمد النفزي الجياني ( أعلام النصف الأول من القرن 6هـ)، كان فقيها مشاورا دوّنة وغيرها

- ب)- علم الحديث: عرف هو الأخر عددا من الشخصيات البربرية التي برزت في هذا بالأندلس المرابطية، ومن هؤلاء:
  - \* عبد الله بن خلف بن سعيد بن حاتم العبدري الزواوي البلنسي (كان حيّا \* 505هـ/1111) كان من أهل الرواية والضبط . 5
- \* أبو إسحاق يعقوب بن حمّاد الأغماتي المعروف بابن الفاسي، كان من أهل الحديث، وأقرأ الناس بما حفظه من هذا العلم. 6
- \* أبو يوسف يعقوب بن حمّاد التلمساني الأغماتي الأصل، دخل مرسية سنة " 1117هـ/111م فسمع بها " ه، قال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن الزبير، المصدر نفسه، 4 - 156.

<sup>4-</sup> ابن الأبار، نفسه، 1 130/ عند الذهبي " حمزة من عمل بجاية " وهو الأصبح، ينظر: سير أعلام النبلاء 20 - 521. 520

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه، 1 131-130

<sup>6-</sup> نفسه، 1 362/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س6 498.

أ - ابن عبد الملك المراكشي، الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، 1964
 4 223

: "أنّ النبيّ صلى الله عليه وسلم، قال: إذا أكل أحدكم طعاما فسقطت منه لقمته، فليمط ما رابه منها، ثمّ ليطعمها ولا يدعها للشيطان" وفي هذا الحديث قال أبو زكريا : هذا سند عال، وهو حديث صحيح، خرّجه مسلم من طرق. 2

ر بد الله بن أبي عبد الله بن أيوب اللنتي بالنون، فخذ من البربر ( 1124هـ/121 )، سمع من أبي علي الصدفي وروى عنه.<sup>3</sup>

\* أبو عبد الله محمد بن أحمد بن نصر النفزي المعروف بالرندي لأنّ أصله منها ( 1126هـ/1120 )، وكان ذا عناية برواية الحديث ولقاء حملته 4، وهو من شيوخ أبي 5

\* أبو موسى عبد الكريم بن عبد الرحيم ابن معزوز الصنهاجي المعروف بالغفجموني، ذكر ابن الأبار أنّه قرأ بخط أبي علي سماعه منه لصحيح مسلم في سنة 6. 1119

\* أبو حجاج يوسف بن المنتصر الصنهاجي الغرناطي وأصله من العدوة، كان من أهل العلم والنباهة، سمع من أبي محمد عبد الله بن أيوب الحديث المسلسل في الأخذ باليد وروى عن أبي محمد ابن أيوب الشاطبي سنة 521هـ/1127.

\* أبو محمد عبد الله بن علي بن عبد الملك بن سمجون اللواتي، الذي كان إلى جانب ضلوعه في الفقه محدّثا<sup>8</sup> محدّثا عنه أبو

وأبو عبد الله بن الفرس وغير هم. 10

.436 2 8

<sup>1 - 425</sup> ابن عبد الملك المراكشي، نفسه، س8 2 425.

<sup>2- (</sup>مدير) الترمذي محمد بن عيسى السلمي الجامع الصحيح لسنن الترمذي، تحقيق: دار إحياء التراث العربي- بيروت ( ) 4 (259 أحمد بن حنبل أبو عبد الله

دار إحياء النرات العربي- بيروت (.) 4 (1259 احمد بن حبيل ابو عبد الله السياني - (.) 3 (394 علاء الدين علي المتقي بن

حسام الدين الهندي 15 10. 15 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 181 . 1

 $<sup>^4</sup>$  - نفسه، س $_{}^6$  - نفسه، س

<sup>-</sup> مبار، نفسه، 1 338. 6 - مبار، نفسه، 1

<sup>/226 4 - &</sup>lt;sup>7</sup>
.303 - <sup>8</sup>

<sup>9 -</sup> ابن الزبير، المصدر نفسه، 3 156 -156. 10 - نفسه 2 253.

- \* أبو عبد الله محمد بن سليمان النفزي، الذي كان محدّثا، سمع الصحيحين على أبي العبّاس العذري الدلاّئي وسنن أبي داود على أبي الوليد الوقشي وحدّث بها. 1 بها. 1
- \* عبد الله محمد بن داود بن عطية بن سعيد العكّي الجراوي، الإفريقي الأصل، الذي حدّث وروى عن عبد الجليل الرّبعي وغيره، ولقي بقرطبة أبا علي الغساني فأخذ عنه كثيرا. 2
- \* أبو عمر ميمون بن ياسين الصنهاجي اللمتوني المري، وأصله من صحراء

  ( 530هـ/135 )، وهو من جلة أمراء المرابطين، سمع الصحيحين بمكة

  ( 1104هـ/1004م، وابتاع صحيح البخاري بعد سماعه له من أبي مكتوم بن أبي ذرّ الهروي في أصل أبيه أبي ذرّ بمال جليل وأوصله إلى بلاد المغرب، فلمّا قفل حدّث نه بإشبيلية وغيرها، وكان راوية ثقة فيما رواه.
- \* أبو الحسن علي بن عبد العزيز الزناتي القرطبي، كان من أهل الرواية حيث روى عن أبي إسحاق بن ثابت الاستيعاب في أسماء الصحابة سنة 533هـ/1138 .5
- \* أبو الحسن علي بن خلفون الهواري ( 531هـ/1136 )، وكان محدّثا يحدّث بيسير. 6
- بن موسى بن عطاء الله الصنهاجي المعروف بابن
   العريف ( 536هـ/1141 )، كانت عنده مشاركة في أشياء من العلم ومنها الحديث،

.189

نفسه، 3

<sup>1 -</sup> الضبي، نفسه، ص67/ السيوطي، 1 116/ ابن خير، 86.

<sup>-</sup> بين الأبار، المصدر نفسه 2 196-197/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س8 2 405-4- ابن الأبار، المصدر نفسه، 3 77وفيه أنّ وفاته كانت بعد 550هـ.

حيث جمع الروايات واهتم بطرقها وحملتها<sup>1</sup>، وروى ببلده عن كثير ممّن أخذ عنهم. <sup>2</sup> \*

بن محمد النفزي المعروف بـ

(453-453هـ/1061-1143) وكان له علم بالحديث وغريبه ومشكله، وحدّث بسبتة وغرناطة وإشبيلية وقرطبة، وذكر ابن الأبار أنّه كانت له مسموعات من أبي علي

\* أبو بكر زاوي بن منّاد بن عطية الله بن المنصور الصنهاجي المعروف بابن تقسوط ( 539هـ/1144) ان رجلا صالحا فاضلا معنيا بالرواية، كتب بخطه علما كثيرا، وقعد لإسماع الحديث وأخذ عنه. 5

\* أبو العبّاس أحمد بن محمد بن سعيد بن حرب المعروف بالمسيلي (كان حيا 539هـ)، سكن إشبيلية وكان معتنيا برواية الحديث وضبط ما يرويه. 6

\* أبو عبد الله محمد بن تاشفين بن يوسف بن أبي بكر بن ييمد ابن سرحوب، كان أحد أمراء اللمتونيين، ذا عناية بالعلم وروايته ولقاء حملته، جيد النظر في التعديل. 7

\* أبو عبد الله محمد بن أحمد بن خلف الكتامي الإشبيلي (من أعلام النصف هـ)، الذي كانت له معرفة بالحديث ورجاله، وكتب عنه السلفي أنه كان يقول: " لم أر أحفظ من أبى على الجياني للحديث ولا أتقن منه ".8

\* أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الباري الهواري البطروشي، الذي وصفه ابن بشكوال بالحفظ للحديث ورجاله، فكان يروى عن شيخه ابن

<sup>2 -</sup> روى عن أبي خالد يزيد وابن الفصيح وابن الحنّاط القروي وغير هم. 27/ السيد عبد العزيز سالم، 184.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه، ص293/ ابن بشكوال، نفسه، المصدر نفسه، المصدر نفسه، المصدر نفسه، المصدر نفسه، المصدر نفسه المصدر المصدر نفسه المصدر المصد

<sup>.222-221 - 4</sup> 

<sup>.269 1 /98 -97 - 5</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - لأبار، نفسه 1 46- 47/ عبد الوهاب بن منصور، 3 241- 242.

 <sup>- 496</sup>هـ- 1102م ويبدو من تاريخ و لادته أنه غير القائد أبي عبد الله محمد بن تاشفين ولد أخي يوسف بن تاشفين لأمّه. ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س8 1 283.

ى يى يى دى. ئوسە 16 مىل. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. - 16. -

عن شيوخه بسند متصل ينتهي إلى يحي بن يحي الليثي عن مالك رحمه

\* أبو محمد عبد الله بن محمد بن وقاص اللمطي الميورقي، وكان من أهل الرواية، حيث سمع من أبي القاسم عبد الرحمن بن أحمد بن عمير الثقفي وغيره، وروى عنه سنة 544هـ/1149 <sup>2</sup>.

\* أبو على المنصور بن محمد بن الحاج داود بن عمر الصنهاجي اللمتوني ( 547 550 £ 1152)، وهو من رؤساء لمتونة، سمع بقرطبة وبمرسية و ببلنسية، وكان من أهل المعرفة والحفظ، روى الحديث عن جماعة من أشياخنا، وكان واليا ليحي بن على بن غانية أيام كونه بها أحد عشر عاما. $^{3}$ 

\* أبو عبد الله محمد بن سليمان بن سليمان بن خلف النفزي الشاطبي ابن بركة، له سماع من أبي علي بمرسية في سنة 508هـ/1114م، وكان يسرد متون الأحاديث ويروي عن شيوخه حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم.  $^4$ 

\* أبو على منصور بن مسلم بن عبدون الزرهوني الفاسي المعروف بابن أبي فوناس، سمع بمرسية من أبى على الصدفي صحيح مسلم وجامع الترمذي سنة  $^{511}$ هـ/ $^{117}$ ام، وروى عنه وعن غيره، وكان محدّثا ذاكرا عدلا ثقة.

> \* أبو الحسن على بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن الضحاك الفزار ويعرف بابن النفزي، راوية محدّثا ومن تواليفه في هذا الفن: استيعاب الرواية عن الأئمة الأعلام " في سفرين. $^{6}$

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن مفرج بن سليمان بن عبد العزيز القيسي الشاطبي المعروف بابن تريس ويشتهر بالمكناسي (494-

<sup>.36-35</sup> 

<sup>.275</sup> 

ابن الأبار، المصدر نفسه 194-193 / وفي المعجم، ص199- 200/ ابن عبد الملك المراكشي، .378 المصدر نفسه، س8 2

نفسه، س6 /20-19 / 177-176 .218 194 /ابن الزبير، /201-200 /378 -377

المصدر نفسه، 3 .66 .303 /149 <sup>6</sup> - ابن الخطيب،

561هـ/1100-1165)، كانت له مشاركة في علم الحديث وروايته متسقة، وله في شيوخه مجموع سمّ " التعريف ".1

\* أبو إسحاق إبراهيم بن يوسف الوهراني الحمزي المعروف بابن قرقول الحافظ، وكان يبصر الحديث ورجاله، وقد صنف وألف مع براعة الخطوحسن الوراقة، حدّث وأخذ عنه الناس، ومن مؤلفاته: " مطالع الأنوار على صحاح الأثار " صدّفه على منوال " " للقاضي عياض، وهو تحرير الفوائد.<sup>2</sup>

ج/- علوم القرآن: البربر المهتمين بهذه العلوم خلال العهد المرابطي بالأندلس الإسلامية، ومن الشخصيات البربرية التي برزت في هذا التخصص حينئذ:

\* إسماعيل بن مهلهل صاحب الصلاة والخطبة بجامع بلنسية لأوّل فتحها في 495هـ/1011م، وكان أخا للأمير مزدلي اللمتوني من الرضاعة، وهو من

\* محمد بن عبد الرحمن بن خلف بن حسن بن محمد النفزي ( 200هـ/1115 )، وكان من متقني حملة القرآن، نديّ الصوت طيب النغمة، مكتبا حسن التعليم، وقد لزم الإمامة أزيد من خمسين سنة، وكان خطيبا فصيحا بليغا. 4

\* أبو عبد الله محمد بن سليمان بن يحي القيسي المعروف بالمكناسي 501 )

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الملك بن منخل بن محمد بن مشرف النفزي الشاطبي، الذي أخذ قراءة نافع بقرطبة عن أبي القاسم بن النخاس الخطيب سنة 1116هـ/1116 " التيسير" على أبي محمد بن سعدون الوشقي الضرير، كما سمع من أبي على في اجتيازه إلى غزوة قتندة سنة 514هـ/ 1120م التي فقد فيها. 6

<sup>1 -</sup> نفسه 2 29-28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - اليافعي، 4 171/ الناصري السلاوي، نفس المرجع، 2 209/ ابن خلكان، نفس 1 25/ القرويني عبد الكريم بن محمد الرافعي التدوين في 1 25/ 25/ القرويني عبد الكريم بن محمد الرافعي التدوين في أخبار قروين، تحقيق: عزيز الله العطاري دار الكتب العلمية - بيروت - 1987 1 40.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه 1 153.

 <sup>4 -</sup> ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س6
 5 -

<sup>.125</sup> 

\* أبو محمد عبد الله بن خلف بن سعيد بن حاتم العبدري البلنسي المعروف صحب أبا داود المقرئ وسمع منه وحدّث عنه بالتلخيص لأبي عمرو المقرئ عن مؤلفه، وقد ذكر ابن الأبار أنه رأى خطه بذلك في المحرّم سنة 516هـ/

1 1122

\* أبو عبد الله محمد بن سليمان النفزي، الذي كان عالما موسوعيا تخصيص في علوم شتى ومنها علم القراءات<sup>2</sup> بإشبيلية وقرطبة وأخذت عنه مؤلفات شيخه أبي العبّاس أحمد بن عمّار بن أبي العبّاس المقرئ ومنها: "الهداية إلى مذاهب القرّاء السبعة "وشرح كتاب "الهداية "وكتاب "التحصيل لفوائد كتاب التفصيل الجامع لعلوم التنزيل ""الكفاية في شرح مقارئ الهداية """"" "لأبي علي الفارسي في ردّه على أبي إسحاق الزجّاج في كتاب "" المهددة المه

أبو محمد القاسم بن عبد الرحمن بن دحمان الأنصاري المالقي القراءات الثمان<sup>5</sup> وصدّف في القراءات كتبا أخذها عنه الناس، وأثنى عليه اليسع بن حزم : " إليه فوجدته بحرا في علوم القراءات بعيد الغور والغايات ".<sup>6</sup>

\* أبو الحسن علي بن خلفون الهواري الجزيري، المعروف بالقروي، الذي أ -

7

\* أبو الحسن علي بن عبد الله بن داود بن الحسن اللمائي القيرواني نزيل المرية \* ، الذي وصفه ابن الأبار بالمقرئ المتفدّن.

.481

1

\* أبو العبّاس أحمد بن محمد بن موسى بن عطاء الله الصنهاجي المعروف بابن العريف، الذي كانت له عناية بالقراءات. 1

<sup>.250 2 -1</sup> 

<sup>.67</sup> 

ابن خیر  $^3$  - ابن خیر  $^3$  - ابن خیر  $^3$  - ابن خیر  $^4$  - بن ناصر الدین الدمشقی  $^4$  - بن ناصر الدین الدمشقی

<sup>5-</sup> المصدر نفسه 4 72.

 <sup>6 -</sup> الذهبي، تاريخ الإسلام، 36 149.
 7 - ابن الأبار، نفسه، 3 189/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س5 1 213.

<sup>8 -</sup> ن الأبار، نفسه 3 243 / 287. <sup>8</sup>

- \* أبو محمد عبد الله بن محمد بن عبد الله بن محمد النفزي المعروف بالمرسي، أخذ القراءات في طليطلة وإشبيلية والمرية مابين سنة 472 476 1083 وكان له علم بقراءة أبي عمرو وقراءة نافع ورواية السوسي، وسكن سبتة وخطب بجامعها مدّة.2
- \* ورقاء بنت ينتان الحاجة الطليطلية، التي كانت حافظة للقرآن بارعة الخط. 

  \* أبو الأصبغ عبد العزيز بن علي بن محمد بن مسلمة بن عبد العزيز السماتي الإشبيلي، ويعرف بابن الطحّان ( 1159هـ/159 )، وكان أستاذا ماهرا في القراءات، وله تواليف منها: كتاب " شعار الأخيار وهجيري الأبرار في التهليل " غادر إشبيلية إلى فاس 554هـ/1159 ، ثم رحل إلى المشرق بل إن موته كان في قفوله من حجّه. 

  \* ورقاء بنت ينتان الحاجة الطيل العزيز السماتي العزيز السماتي المشرق المشرق القراءات، ولم كان في قفوله من حجّه. 

  \* ورقاء بنت ينتان الحاجة الطيليز السماتية المشرق بيل إن موته كان في قفوله من حجّه. 

  \* أبو الأصبغ عبد العزيز بن علي التهليل المشرق بيل إن موته كان في قفوله من حجّه. 

  \* أبو الأصبغ عبد العزيز بن علي التهليل المشرق بيل إن موته كان في قفوله من حجّه. 

  \* أبو الأصبغ عبد العزيز بن علي المشرق المؤلفة بن علي المؤلفة الم
- \* أبو مروان عبد الملك بن أحمد بن أبي يدّاس الصنهاجي الجياني، الذي كان مقرئا، وقد ذكره الأستاذ أبو عبد الله بن سعادة فقال: " قرأت عليه القرآن العزيز " 6
- \* أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن فرج بن سليمان بن عبد العزيز القيسي الشاطبي، المعروف بابن تريس ويشتهر بالمكناسي، الذي تصدر
- \* أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن خليفة النفزي (475-564هـ/1082 1168 ) من أهل قرية بني عقبة من عمل دانية، وكان متحققا بالقراءات معروفا بالضبط والتجويد. 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه 220.

<sup>4 -</sup> نفسه 4 256.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - نفسه، 3 (95-94) ابن الزبير، نفس المصدر، 3 (251-250.

 $<sup>\</sup>frac{6}{1}$  - نفسه، 3 (243/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س $\frac{6}{1}$  9.

<sup>· -</sup> نفسه 2 28-29.

\* أبو الحسن علي بن عبد الرحمن بن عبد العزيز بن زكريا بن عبد الله بن إبراهيم بن حسّون الحميري الكتامي البياسي ( 560هـ/1164) وولى الصلاة والخطبة بجامعه.<sup>2</sup>

وما من شك أنّ المتتبّع لعملية الجرد الخاصّة بالعلوم الدينية يدرك التفاوت الكبير بين هذا العهد والعهود السّابقة وفي مقدّمتها الفقه الذي كان يحظى بمنزلة رفيعة لدى حكّام المرابطين فاقت كلّ العصور السّالفة بالأندلس، كما تؤكد هذه الحقيقة زيف ما ذهبت إليه بعض الأقلام من مستشرقين ومن نحوهم حاءت بتفسيرات الى أدلة علمية ولا مبر ر لها سوى الميل إلى هوى تعصر بدينى حاقد.

### 2.6 الآداب وعلوم اللغة:

ألاندلسية الأخرى التي قاسمتهم البربر كغيرهم من العناصر الأندلسية الأخرى التي قاسمتهم الوطن في الأندلس على عهد الدولة المرابطية في إثراء الأدب العربي المرابطية ومن أهم الوجوه التي برزت في مجال النثر يومئذ:

\* أبو عبد الله بن إبراهيم بن وزمّر الحجاري الصنهاجي 4، يسمّيه ابن سعيد بجاحظ المغرب صاحب المسهب، الذي اشتهر ببلاغته البديعة نظما ونثرا ومعرفة التصنيف 5، بينما وصفه ابن الخطيب بالأديب المصنف اقال: "وكان ماهرا كاتبا "، وذكر من تواليفه البديعة " الحديقة " في البديع 6، أمّا المقري فقد قال عنه: "حافظ الأندلس، إمام الأدباء، رئيس المؤلفين، حسنة الزمان، نادرة " 7

<sup>-</sup> نفسه، 1 129

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ابن الزبير، المصدر نفسه، 4 103-102/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س 5 1 247- 248.

<sup>3 -</sup> ينظر ص 121-120 من هذا الفصل.

<sup>4-</sup> أبن سعيد، نفس المصدر 2 35-36/ ابن الخطيب، نفس المصدر 3 38-336/ نفس المصدر 4 ص330-328/ نفس المصدر 4 ص124-131 وفيه يفترض أنه من مواليد المصدر 4 ص124-121 وفيه يفترض أنه من مواليد 1074هـ/107م أو نحوها ويتفق مع بونس بويجس في تاريخ وفاته الذي يراه سنة 550هـ/1155م، ويعلق على ذلك بقوله: " ولسنا نعلم مصدره الذي اعتمد عليه". 151.

<sup>.35 2 -5</sup> 

<sup>.330-328 3 - 6</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - نفح الطيب، 4 123.

\* أبو إسحاق إبراهيم بن جعفر بن أحمد اللواتي المعروف بابن الفاء غ بن سهل، وكتب له مدّة قضائه بغرناطة وبطنجة، وكانت له مشاركة في علم الأصول والأدب. 1

\* أبو عبد الله محمد بن سليمان النفزي، الذي أسهم بإقراء كتب الأدب، فقد أخذ عنه كتاب " " لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري " فصيح الكلام " لأبي العبّاس أحمد بن يحي بن زيد الشيباني الملقب بثعلب. 2

\* الأديب أبو إسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن عبيد الله بن خفاجة الهواري الأديب أبو إسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن عبيد الله بن خفاجة الهواري 33-451 )، من أهل جزيرة شقر من أعمال بلنسية، وكان عالما ما في الكتاب والشعراء، يتصرّف كيف يريد فيبدع

ويجيد ناظما وناثرا، وقد وصفه الرشاطي بالمعارف الجمّة والأداب، وقال فيه: " واحد عصره ونسيج وحده "4، وتمحورت مواضيع نثره حول الطبيعة وسحرها بالدرجة الأولى وبعض الإخوانيات والتعزية والتهنئة.

وقد أورد له ابن بسّام فصولا من نثره في أوصاف شتى منها فصل كتبه يستهدي ماء ورد جاء فيه: " — شريعة قضت أن يكون البرّ عليك فرضا، والشكر علي قرضا، وإنّي وجّهت رقعتي هذه خاطبة إلى صفو ودّك كريمة من بنات ماء وردك، وقد سقت إليها الشكر مهرا، وأنفذت الإناء لل والطّو " ل لك في قبول نقد الثناء، وتعجيل الجلاء والهداء، موفقا إن شاء الله ".5

وله من فصل يؤيد فيه الدولة اللمتونية محذرا من يقف في وجهها بكسر شوكته وتحطيم بنيانه، حيث قال: " ها أنتم — أيّدكم الله — قد أظلتكم الدّولة الميمونة، ووافتكم ة المأمونة، ولطالما وردتنا تسير بها الرفاق، فتطلعت إليها النفوس وامتدت عناق، وهذه كتائب النصر قد طلعت عليكم بشائر صباحها، وأظلتكم قادمة جناحها،

<sup>5</sup> - ابن بسام، نفسه، 6 545.

<sup>-157</sup> ع المقري، أز هار الرياض، 3 -157 ع -157 ع -158 المقري، أز هار الرياض، 3 -157 ع -158 ع -158 ع -158 ع -158 ع

<sup>3 -</sup> ابن الأبار ، التكملة ، 1 125-124 / 66-68/ المقري ، النفح ، 3 198/ 198 - 199 النفح ، 3 198/ 198 - 217 معيد ، رايات المبرزين ، ص217- 6 ، 6 55-55/ الذهبي ، سير أعلام النبلاء ، 20 51 / 108 و ما بعدها . 219 - 542 و ما بعدها .

<sup>.125-124 1 -4</sup> 

وإنّ من ناصبها فحاول أن يدفع في صدرها، ويقصر من تطاول عِنانها عن شانها: [ البسيط]

# رةً يو يَهُ يَضرِر ها وأو هُوَر نَهُ الوَ 1

هيهات! توخّى من الفلك يستدير، وابتغى من الشمس ألا تستنير، واعترض في مطلع الليل يأمل ألا يُطِلَ . 2

ويتضح ممّا تقدّم أنّ ابن خفاجة كان يتحكّم جيّدا في آليات الكتابة على النّمط الذي شاع حينئذ بالمشرق والمغرب خلال هذه الحقبة التريخية، ممّا يجعله يقف في نفس المقام مع فرسان الكتابة الذين شاركوه العصر من أدباء كابن خاقان وابن بسّام وغير هما.

\* العريف، الذي قال عنه ابن الزيّ : "له منثور رفيع "3 قد ولي الحسبة ببلنسية، وكان يكتب بسبعة خطوط لا يشه بعضها بعضا. 4

\* أبو الحسن حلالة بن الحسن الفهري ذو الوزارتين، ويعرف بابن المديوني (وهو من أعلام القرن 6هـ) جوّل ببلاد الثغر، وكتب لبعض الولاة، وله رسائل تدلّ على مكانه من الأدب. 5

\* أبو الوليد إسماعيل بن محمد بن موسى بن عطاء الله الصنهاجي المري المعروف بابن العريف، وهو أخو أبي العبّاس المتصوّف، وقد روى وكتب عنه كثيرا

\* أبو العبّاس أحمد بن حسن بن سيّ ( 560هـ/1164) السيوطي فقال: " كان كاتبا بليغا "<sup>7</sup>، وهو غير اللص<sup>1</sup> وإن استويا في الاسم والكنية والنسبة، فإنّ هذا متقدّم الوفاة.

.92 1 1

<sup>1-</sup> هذا البيت للشاعر الجاهلي: (ميمون بن قيس)، من قصيدته المعلقة المشهورة التي مطلعها: ودَ عُرْيرة فإن الرّكب مرتحل وهل تطيق وداعًا أيّها الرّجل. ديوان الأعشى، دار صادر ، بيروت، 1994 144.

 $<sup>\</sup>frac{2}{1}$  - ابن بسام، المصدر نفسه 6 559.

<sup>.27 .142 -4</sup> 

<sup>.234 1 - &</sup>lt;sup>3</sup> 6- نفسه، 1 156.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - بغية الوعاة، 1 302/

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن فرج بن سليمان بن عبد العزيز القيسي الشاطبي الشهير بالمكناسي، كانت له مشاركة في الأدب، فقد حمل عن إسحاق بن خفاجة منظومه ومنثوره، ووصف ببراعة الخط وجودة الضبط.<sup>2</sup>

ب/- الشعر: تميّز هذا العصر كغيره من العصور السابقة ببروز طائفة من الشعراء البربر، تفاوتت في منتوجها الشعري من حيث الكثرة والقلة، ومن حيث جمالية القصيدة فاعتبر قريض البعض في مستوى الجودة التي تضاهي أكبر شعراء هذا العصر، بينما اعتبر شعر البعض الأخر حسنا أو دون ذلك، ومن أشهر شعراء البربر في هذه الحقبة على أرض الأندلس:

\* عبد الله بن إبراهيم بن وزمّر الحجاري الصنهاجي، الذي وفد على عبد الملك بن سعيد صاحب القلعة <sup>3</sup> المنسوبة إلى سلفه وأنشده قصيدة مطلعها: [

يْ يِلُ 4 هُ 4

فأكرم نزله، وأحسن إليه وأقام عنده سنة، ثم بدا له أن ينصرف إلى قصا ابن هود بروطة، أين أصيب بنكبة بعد هزيمة أميرها المستنصر بن عماد الدولة بن هود أمام الفونسو الأوّل المعروف بالمحارب، فأسر بسقاية من بلاد البشكنس، فحاول أن يحرّك اهتمام ابن هود بالأشعار ليخلصه من الأسر، فلم يجد ذلك نفعا، وعندها تذكر صديق مس عبد الملك بن سعيد فخاطبه بقوله: [ السريع ]

قاية مُسالمًا

إلى قوله:

فهل كريم ين على الله المرير المراكب ا

أ - أحمد بن علي بن محمد بن عبد الملك بن سليمان بن سيد الكناني الإشبيلي أبو العبّاس المعروف بالسرقته أشعار الناس (502 - 508هـ/1108 - 1109 | 1182 ). ابن الأبار، المصدر نفسه، ج1 -72
 77/ السيوطي، نفسه، ج1 -348-346.

 <sup>-</sup> نفسه، 2 28-29.
 - هى القلعة المشهورة في مملكة غرناطة، وتعرف بقلعة يحصب، وكانت تسمّى قبل بقلعة أسطاير و هو

<sup>- :</sup> هي القلعة المشهورة في مملكة غرناطة، وتعرف بقلعة يحصب، وكانت تسمى قبل بقلعة اسطلير و هو عين لها. المقري، نفح الطيب، ج1 ص295 وج2 ص330/ وذكر حسين مؤنس أنّها تعرف اليوم باسم: 'Alcala' عين لها. الجغر افية والجغر افيون، ص148.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن سعيد، المغرب، 2 35/ ابن الخطيب، 3 المقري، نفسه، 4 314.

\* أبو إسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن خفاجة الهواري، وهو شاعر فحل ديوان شعر، وصفه ابن خاقان، فقال: " مالك أعنة المحاسن وناهج طريقها، العارف بترصيعها وتنميقها، الناظم لعقودها، الرّ اقم لبرودها، المجيد لإرهافها، العالم بجلائها فافها، تصرّف في فنون الإبداع كيف شاء، وأتبع دلوه في الإجادة الرّشاء، فشعشع القول وروّقه، ومدّ في ميدان الإعجاز طلقه، فجاء نظامه أرق النسيم العليل، وض البليل، يكاد يمتزج بالروح، وترتاح إليه النفس كالغصن المروح

2 11

ويعتبر ابن خفاجة شاعر الطبيعة الأوّل في المشرق والمغرب الإسلامي، فقد اتخذ من الطبيعة قاعدة للغزل والذكرى، فكان وصفه لطلب الصنورة، وإحلال للاستعارة المستمدّة من الطبيعة محل غيرها من استعارات، ووقوف عند المنظر الطبيعي لرسمه كله جزءا جزءا بغية الرسم.

كما يعد من الشعراء الذي وانطلقت شاعريتهم ثانية

في عصر المرابطين، بحيث لا نجد في ديوانه إلا قصيدة واحدة في المعتصم بن صمادح، ونجده في شعره يلح بشدة على الطبيعة ويستغلها أيّما استغلال ، فهو يخاطب الجبل ويحاور القمر ويصوّر النهر والبحر ويصف الرياض وما بها من أزهار وورود وطيور، كانت تسكن ذاته وتأسره، ومن ذلك ما قاله في مراعاة النظير يصف فرسا وهو: [ من السريع ]

نهُ

ذئه م

4

ومن مشهور شعره ومستحسنه، ولا وجود له في ديوانه: [ ] له هُ هُ و رُ رُ هُ هُ عَلَى و رُ رُ

<sup>1 -</sup> ابن الخطيب، نفسه، 3 330.

<sup>- 2 - 2 (</sup>ما ابن بسّام، المصدر نفسه، | 6 (541) عبد الوهاب بن منصور، نفس المرجع، | 1 - 2

<sup>.204 - 3</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن خفاجة، ديوان ابن خفاجة، تحقيق: عبد الله سنده، دار المعرفة، بيروت، ط1 1427هـ- 2006 الشيخ رحيم بن أحمد العبّاسي أبو الفتح، معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، تحقيق: محمد محي الدّين عبد الحميد، عالم الكتّاب، بيروت، 1376هـ- 1947 2 202/ ابن سعيد، رايات المبرزين، ص219.

هْرُ يَ هُ هَ هُبُّ يَحُ Ą ذَ هَبُ الأصيلِ على لَجَيْنِ المَ 1 يحُ ڌَ ولمّا بلغ الكهولة أقلع عن صبوته وعاتب ما أورده له ابن خاقان من شعره في زمن الصبا، ومَّا أثر عنه وهو في سنَّ الستين، قوله: [ ڋ ی یا غ یْ ہے ین ِ : ه ۿ ے لُدَدِنی يُنكِ اويَعرفُ ڋ Ą فبا شدَ 2 على أفباء ر ويا ظِ

\* أبو العبّاس أحمد بن محمد بن موسى بن عطاء الله الصنهاجي المعروف بابن العريف، كان صاحب منظوم بديع، وأكثر شعره في طريقة الزهد والتصو ف، فمن ملح نظمه قوله: [ من البسيط]

> وق من أهْو َي فإنهمُ ۿمُ لهم بی لیسْ ا پَ اءِ منه مُ

فكيف ق هُم

 أ - نفسه، ص219/ المقري، المصدر نفسه 3 201/ وفي فضائل الأندلس وأهلها، ، 41 وفيه البيت قد رق حتى ظن قرصًا مفرغا من فضة في بردة خضراء والكلمة الأولى في البيت الرَّابع وهو الثالث عند ابن سعيد، هي" " وما بين هذا البيت والبيت الأُخير في الرّ ايات بيت آخر للمقرّي، وهو: ولطالما عاطيت فيه مدامة صفراء تخضب أيدي الندماء البشام: شجر طيب الريح يستاك به. ابن سيدة المرسى، المحكم والمحيط الأعظم، 8 /83 القاسم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي، أساس البلاغة، دار الفكر-1979 - 1399

ية، نفس المصدر، ص108. /471

<sup>:</sup> العطش، نفسه، 10 .25 /586

<sup>:</sup> واحدة السَّرُّح، وهو شجر كبار طوال لا يرعى وإنَّما يستظلُّ فيه نفسه، 3 187/ الزبيدي محمد .462 6 مرتضى الحسيني

المصدر نفسه 1 124-125/ ابن خاقان، المصدر نفسه، - ديوان ابن خفاجة، ص 280-281/

2

\* أبو محمد عبد الله بن محمد بن عبد الله بن محمد النفزي المعروف بالمرسي، ويذكر أنّه كان له منظوم كثير في الزهد وما في معناه القاضي عياض له شعرا أنشده إيّاه في الزهد للفقيه أبي محمد بن علي الجوزي، قال: [

يَ تنزيلِهِ " يَتهُوايُ هُ "<sup>5</sup>"

\* الأديب ميمون الهواري القرطبي، له شعر فيما جرى بين أبي الوليد بن رشد وأبي محمد بن أبي جعفر بن وضمّاح في التفضيل بين " لا إله إلا الله " وبين " "، فغلّب أبو الوليد " الهيللة " الهيللة " هذا الوليد إلا " ه "، فقال ميمون هذا يخاطبه زاريا عليه، وكتب بها إليه: [الطويل]

أعد نظرًا فيما كتبت و لا تكن في بغير سهام للنضال مُسارعًا فدونك تسليم العلوم لأهلِها وحسبُك منها أن تكون

- 212/ ابن الزيّات 98.

<sup>5</sup> - وهذا الشطر مأخوذ من قوله تعالى: [ قُلْ لِذِينَ كَهْوُا إِنْ يَنْتَهَا يُغْ فَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفٌ، وَإِنْ يَعُودُوا قَدْ مَضَّتُ سُذَتُ الأَوْ لِنَ ]، الآية 38

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المقري، المصدر نفسه، 4 331/ الضبي، نفس المصدر 21-143/ ابن الزيّات ، نفسه، 100 مع تحوير في بعض الألفاظ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - ابن الأبار، نفسه 221/ ابن الزبير، نفس المصدر، 3 97.

<sup>&</sup>quot;- الغنية، ص157/ والبيتان في التعريف بالقاضي عياض لولده محمد، ص74/كما ينسب هذين البيتين للإمام أبي منصور عبد القاهر بن الطاهر التميمي البغدادي الشافعي (ت429هـ/1037)، مع تغيير في لفظ " تنزيله " آياته ". السبكي تاج الدين بن علي بن عبد الكافي، طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: عبد الفتاح محمد - محمود محمد الطناحي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الجيزة، ط2، 1413هـ- 1992م، ج5 (17) ابن عساكر الدمشقي علي بن الحسن بن هبة الله، تبيين كذب المفتري فيما ينسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، دار الكتاب العربي، بيروت 3 1404هـ، 254/العيدروسي عبد القادر بن شيخ بن عبد الله، تاريخ النور السافر عن أخبار القرن العاشر، دار الكتب العلمية، بيروت 1 1405هـ 252.

لِي الهِزَدِرَ المُو َ اقِعَا<sup>1</sup> كالذبن عَهِ هُ

\* أبو موسى عمران بن جعفر بن محمد الصنهاجي، من أهل حمص 6هـ) له قصيدة طويلة ذكر منها السلّفي بيتان:[الطويل]

أذَر ْتَ مَذَارَ الدّينِ وَ هُو َ على شفا وأسدْ

ومن كانَ نصرُ الله خادِمَ سَيْفِهِ عدا الدّهرَ منصورًا وراحَ مُؤ يِّدَا 2

\* الحرّة حوّاء بنت تاشفين، كانت أديبة شاعرة جليلة ماهرة، تحاضر الشعراء بمجلس الكتبة والشعراء بمراكش وتنتقد عليهم، وهي التي مدحها أبو جعفر الأعمى التطيلي وتوسد الليها بالجوار في إشبيلية وسمي إخوتها بقوله: [ البسيط ]

يا أخت خير ملوك الرضا إن قصدوا وإن أعدوا وإن سموا وإن نسبوا محمد و أبو بكر وعزهم يحي وحسبك

ثلاثـة هـم مـدار النـاس كلهـم كالدّهر ماض و موجود ومرتقب $^{3}$ 

\* ورقاء بنت ينتان الحاجة (توفيت بعد 540هـ/1145)، من أهل طليطلة وسكنت فاس، وكانت أديية شاعرة. 4

\* زينب بنت إبراهيم بن تيفلويت، زوج أبي الطاهر تميم بن يوسف بن تاشفين، كانت تحفظ جملة وافرة من الشعر، وكانت له أخت تسمّى حوّاء عرفت بالصلاح والخير.5

\* أبو المجد خزرون البربري الإشبيلي (من أعلام النصف الأول من القرن 6هـ)، له من قصيدة في يحى بن الحاج من أمراء المرابطين: [ هذا النسيم يهُزُّ من زهر الرُّبَى فَوُ ِ الحمامةَ ياغَ أبكى أوار البرق مُقلة دِيمَة فاستضحكَت ثغر الأقادَة أشدْنَب \*6

رحمن العقيلي،

أخبار وتراجم أندلسية، ص100. /318

<sup>498/</sup>محمد الأمين بلغيث، دراسات في تاريخ الغرب

الإسلامي، دار التنوير للنشر والتوزيع، الجزائر، 1426هـ- 2006

<sup>256-255/</sup> ابن عبد الملك المراكشي، الله عبد الملك المراكشي، الله عبد الملك المراكشي، الله عبد الملك المراكشي .499-498

<sup>:</sup> نوع من الشجر، ابن سيدة، المصدر نفسه، 6 4.

تغر أشنب وفيه شنب: وهو رقته وصفاؤه وبرده، الزمخشري، نفس .339

هه)، كان شاعرا مطبوعا، خاطب أمير المسلمين علي بن يوسف بن تاشفين بقصيدة طويلة تنفك منها ثلاث قصائد، وقال في وصفها: [ الطويل ]

أيَ كَا يسمُ نظمتُ قصد

إذا قُصرِ لَتُ أغنى عن البعض بعضها وإن و

ها حسن ناه تميس اختيالاً في مُلاء المحامِد وطولك في تشريفها بقبولها تكون بجيد المجد إ عليها بتنويه كريم، وكتب صك بتحرير أملاكه كما ابتغى. 1

\* أبو العبّاس أحمد بن الحسن بن سيّد الجراوي المالقي ( 560هـ/1164 ) : [ الطويل ]

وبين ضلوعي للصبابة لوعة بحكم الهوى تقضي علي ولا أقضي ناظري منها على القلب ماجنى فيا من رأى بعضا يعين على البعض<sup>2</sup>

\* أبو مروان عبد الملك بن أحمد بن أبي يدّاس الصنهاجي الجياني (510-510) الذي كان راوية للأشعار ذا حظ . 3.

ج)- علوم اللغة: لم تورد كتب التراجم إلا القليل من الشخصيات البربرية التي تخصر صت في هذا الميدان أثناء عهد المرابطين، ومن هؤلاء نجد الأسماء التالية:

\* ابن أخت غاد 4، الذي كان متفننا في علوم شتى إلا أنّ الأغلب عليه علم اللغة وفيه أكثر تواليفه 5، وقال ابن عات في الريحانة كان من أحفظ أهل زمانه لاسيما كتب أبي زيد و 6، وذكر صاحب أعلام مالقة " أنّه كان من شيوخها

<sup>1 -</sup> ابن عبد الملك المراكشي، نفسه، س6 368.

<sup>2 -</sup> نفسه، س1 1 /93 1 ما .64-63 <sup>-2</sup>

<sup>3 -</sup> ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س1 9/ ابن الأبار، المصدر نفسه، ج3 82/ السيوطي، 3 - ابن عبد الملك 108 2

أبو عبد الله محمد بن سليمان بن أحمد النفزي المالقي المعروف بابن أخت غانم (473-525هـ/1080-1080). الضبي، نفس المصدر، ص67/ القاضي عياض، نفس المصدر، ص69-62/ ابن بشكوال، نفس 1311م). الضبي، نفس المصدر، ص300-300 301 380/ الودي أشي محمد بن
 2 /452 إبن خير الإشبيلي، نفس المصدر، ص300-300 301 380/ الودي أشي محمد بن

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - السيوطي، نفسه، 1 116.

الجلة، أهل الأدب والرواية والثقة، روى كثيرا من كتب الأدب وغيرها القاضي عياض بعضا من الكتب التي أخذها عنه ورحل الناس إليه من كلّ بلد، وسكن قرطبة مدّة وأقرأ بها وكان لا يأخذ أجرا على القراءة، وممّن أخذ عنه بقرطبة هي وبإشبيلية ابن خير الأموى. 4

\* أبو الأصبغ عبد العزيز بن محمد بن مفرج بن سليمان بن يحي بن سليمان بن عبد العزيز القيسى الشاطبي المعروف بالمكناسي، الذي كان من أهل الأدب. <sup>5</sup>

\* الأديب أبو عبد الله محمد بن عبد بن عيسى الكتامي المعروف بابن المدرة، من ساكني قصر عبد الكريم، صحب أبا العبّاس بن العريف، وأخذ عن أبي وكان من المتحققين بالآداب.

\* أبو الحسن حلالة بن الحسن الفهري المديوني الإقليشي، سكن غرناطة بعد أن تجو لله في بلاد الثغر وعلم فيها بالنحو والأدب، وكانت له معرفة بذلك

" تلخيص الفصول وتخليص الأصول في علم العروض ووزن القريض". <sup>7</sup>

\* أبو العبّاس أحمد بن حسن بن سيّد الجراوي المالقي، الذي كان من كبار النحاة والأدباء بالأندلس، وقد درّس النحو والأدب كثيرا.8

\* لك بن أحمد بن أبي يدّاس الصنهاجي الجياني، الذي كان نحويا، لغويا، أديبا ذاكرا للآداب.<sup>9</sup>

<sup>-</sup> بن خميس، أعلام مالقة، تقديم وتخريج وتعليق:

الأمان للنشر والتوزيع- الرباط بالاشتراك مع دار الغرب الإسلامي- بيروت، ط1 1420هـ- 1999 80-81.

 $<sup>.452 2 - ^3</sup>$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن خير الإشبيلي، نفسه 407.

<sup>5 -</sup> ابن الأبار، نفسه، 3 92.

<sup>6 -</sup> نفسه، 2 18.

<sup>· .234</sup> نفسه، 1 - <sup>7</sup>

 $<sup>^{8}</sup>$  - نفسه،  $^{1}$  63-64/ السيوطي، المصدر نفسه، ج $^{1}$  302/ ابن عبد الملك المراكشي، المصدر نفسه، س $^{8}$  1 .92 .

 $<sup>^{9}</sup>$  - السيوطي، نفسه،  $^{2}$  1 البن عبد الملك، نفسه،  $^{2}$  2 - السيوطي، نفسه،  $^{3}$ 

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن فرج بن سليمان بن عبد العزيز القيسي الشاطبي، المعروف بابن تريس المشهور بالمكناسي، الذي كان بصيرا بالنحو وله فيه تأليف سمّاه " اء بهمزة الأمر والإيواء ".1

\*أبو إسحاق إبر اهيم بن محمد بن خليفة النفزي، الذي كان أديبا مفو ها.  $^2$ 

3.6. العلوم العقلية: لم تحفل كتب التراجم والطبقات بأسماء كثيرة للبربر الذين برزوا في هذه العلوم، وهو ما يؤكّد قلّة اشتغالهم بها على غرار أغلب أفراد المجتمع من بين الشخصيات القليلة التي حفظتها لنا كتب التراج

الأسماء التالية:

\* أبو الأصبغ عبد العزيز بن محمد القيسي الشاطبي المعروف بالمكناسي، الذي أقرأ بغرناطة الحساب، وكان عالما بالعلوم الرياضية. 3

\* أبو عبد الله محمد بن تاشفين بن يوسف بن أبي بكر بن ييمد بن سرحوب، وكان ذا معرفة جيدة بمجاري الكواكب. 4

\* محمد بن عبد الرحمن العقيلي، وادي أشي الجراوي، الذي كان إلى جانب معرفته بالفقه والأدب، حسن المشاركة في الطبّ. 5

4.6 العلوم الأخرى: شارك البربر في الأنداس خلال العهد المرابطي مشاركة علمية عتبرة في العلوم الدينية وعلوم اللغة وآدابها - كما سبقت الإشارة إلى ذلك - ولم يكونوا بمعزل عن بقية العلوم الأخرى كعلم الكلام والفلسفة والأخبار، فقد حفظت لنا كتب التراجم بعض الأسماء نذكرها فيما يلى:

\* أبو محمد عبد الله بن إبراهيم بن إبراهيم بن وزمّر الحجاري

لعبد الملك بن سعيد كتاب " المسهب في غرائب المغرب " في نحو ستة أسفار، وهو كتاب تاريخي جغرافي، ابتدأ فيه من فتح الأندلس إلى التاريخ الذي دونه فيه، وهو سنة ثلاثين وخمسمائة 6، كما تضمن الكتاب تراجم أدباء وشعراء وقطع ممّا أثر عنهم ويعتبر " المسهب "

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن الأبار، نفسه، 28/2-29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نفسه، 1 129

 $<sup>\</sup>frac{3}{4}$  - نفسه، ج $\frac{3}{4}$ 

<sup>4 -</sup> شي، نفسه، س8 1 283. 5 - نفسه، س6 368.

<sup>.329 2 4 -6</sup> 

سعيد الذين نسبوا إلى الحجاري ما يزيد عن مائتين وخمسين نقلا، وأورد له المقري الخاص بجغرافية الأندلس من " ما يزيد عشرين كبيرة هي من أحسن ما نقرؤه فيه. 1

وكانت جغرافيته تحتوي على وصف عام للأندلس وفضائله نقلا عن الرّازي وابن حيّان أو الإدريسي ومن سبقه من الجغرافيين، ثمّ يلي ذلك حديثه عن كور الأندلس وخصائصها الجغرافية الطبيعية التي لها علاقة بالشعر لجمالها، وما أنجبه كلّ بلد من أدباء وشعراء وأهل العلم، وقد شرح علي بن سعيد في،

" طريقته في تأليفه، مذكرا بأنها نفس الطريقة التي اتبعها الحجاري في مسهبه، فقال " كلّ من التصنيفين مرتب على البلاد، متى ذكر بلد ذكرت كوره، وأتكلم عليه وعلى كلّ كورة منه، وابتدئ بكرسي مملكتها وقاعدة ولايتها، بحسب مبلغ لمي من إعلام بمكانها من الأقاليم، ومن بناها وما يحفّ بها من نهر أو منزه أو خاصّة معدنية ونباتية، ومن تداول عليها من أبناء الملوك أولى التواريخ التي لا يجب إغفالها، ثمّ نأخذ في الطبقات واحدة بعد أخرى، وهي خمس المنصّة، التاج، السلك، الحلة، الأهداب 2

ا تقدّم يتضح أنّ الحجاري صنف كتابه " المسهب " على أساس التوزيع الجغرافي للأعلام وأهل الأدب مستفيدا من رحلاته وتنقلاته نواح كثيرة من الأندلس في إثبات مشاهداته وملاحظاته عن الأماكن التي زارها، ونجده يقسم الأندلس الكبير كما كان بحدوده أيّام الخلافة الأموية: إلى موسطة وشرق وغرب، وهو تقسيم سبقه إليه ابن بسّام، إلا أنّه كان مجرّد تقسيم للتسهيل والتيسير، أمّا الحجاري فقد حدّد من خلاله معالم الجغرافية الأدبية والفكرية وسار بها شوطا بعيدا نحو الجغرافية. 3

العريف، الذي ابتدع طريقة جديدة في التصوّف، بيّن أصولها في كتابه " محاسن المجالس"<sup>4</sup>، وهو يعتبر صدى بعيد لمدرسة ابن مسرّة، ويذكر أسين

الصنهاجي المعروف بابن

دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف-القاهرة، ط3 1407هـ- 1987.

<sup>1 -</sup> حسين مؤنس، نفس المرجع، ص146.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - شوقي ضيف في مقدّمة تحقيقه للمغرب، 1 9.

 $<sup>\</sup>frac{3}{2}$  - حسين مؤنس، نفسه، ص $\frac{3}{2}$ 

 <sup>4 -</sup> يختصر كتاب إبن العريف هذا في" " وهو المسمّى: " النفايس ومحاسن المجالس وشبكة ".
 الطاهر أحمد مكي، ".

بلاسيوس أنّ هذه الطريقة تتلخص في" الزهد في كلّ شيء ماعدا الله، بما في ذلك الزِّ هد في المنازل الصَّوفية والعطايا والمواهب الإلهية والكرامات وما إليها من المنن التي يهبها الله للنفس الإنسانية "1، ويرى ابن العريف أنّ هذه المنن تكون للعوام دون الخواص من الر" اغبين في سلوك الطريق إلى الله. 2

ولابن العريف كتاب آخر ضمّنه الكثير من أشعار الزهد تحت عنوان " "، الذي سبقت الإشارة إليه.

كان رجلا صالحا، كثير الذكر لله تعالى، وله تواليف في الزهد منها. " " " بستان المتقين " " رياض العابدين " " سبيل الهدى " وغير ذلك. $^{3}$ 

\* أبو القاسم عبد الغفور بن عبد الله بن محمد النفزي المرسي ( 539هـ/1144 )، له تواليف منها: كتاب " التبتل في العبادات " اقتضبه من " الشاهد

\* أبو جعفر أحمد بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الباري الهواري البطروشي، كان حافظا للتواريخ ومولد الرجال ووفياتهم، متقدّما في ذلك على أهل

\* أبو على المنصور بن محمد بن الحاج داود بن عمر الصنهاجي اللمتوني، وكان عارفا بالأخبار والسنن والأثار، منافسا في الدواوين والأصول العتيقة، وجمع لم يجمعه أحد من أهل زمانه، وهو فخر لمتونة العلمي ليس لهم مثله ممّن

\* أبو الحسن على بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن الضحّاك الفزاري الغرناطي من تواليفه في غير الفقه والحديث " نزهة الأصفياء وسلوة الأولياء في فضل الصلاة على خاتم الرّسل وصفوة الأنبياء " في

.221

2 8ر ابن عبد الملك، المصدر نفسه، س8 2

 $<sup>^{1}</sup>$  -  $^{1}$  نثيا، نفس المرجع ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - نفسه، ص $^{370}$ .

<sup>.131 3</sup> 

<sup>.82</sup> 

نفسه، ج2 193- 194/

اثن عشر جزء، وكتاب " زواهر الأنوار وجواهر ذوي البصائر والاستبصار في أنها كتب في السّيرة النّبوية، بن کبیر بـ

"تحقيق القصد السَّني في معرفة الصمد العليّ " سفر، ويبدو أنّه كتاب في التوحيد وغير ها. 1

\* أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن مفرّج بن سليمان بن عبد العزيز القيسي الشاطبي الشهير بالمكناسي، الذي كانت له مشاركة في حفظ التواريخ. $^2$ \* أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن خليفة النفزي الدّاني، الذي كان إخباريّا.<sup>3</sup>

\* أبو محمد عبد الله بن سهل المصمودي الكفيف المرسى

560هـ/1164 )، وكان من أهل المعرفة بإقراء علم الكلام وغيره من العلوم القديمة 4

\* أبو مروان عبد الملك بن أحمد بن أبي يدّاس الصنهاجي الجياني، الذي كان راوية للأخبار. 5

ة القول أنّ المشاركة العلمية البربرية خلال العهد المرابطي بالأندلس كانت حاضرة بشكل معتبر، ويؤكّد ذلك عدد المترجم لهم الذي يفوق كلّ العهود بلغة الأرقام<sup>6</sup>، ويلاحظ أنّ هذه المشاركة مسّت كلّ صنوف العلم، وإن كان الغالب عليها العلوم الدينية بالدرجة الأولى وتليها العلوم اللغوية وأدابها، في حين تأتي العقلية والعلوم الأخرى في المقام الثالث بمشاركة محتشمة لقلة الاهتمام بها، ولأنَّها كانت في رؤية المجتمع وكثير من العلماء - لا سيما في العهد المرابطي-علوما تؤدّي إلى الكفر والزّندقة (علوم الأوائل والفلك) وتقصى من يشتغل بها وتعرّضه للتهميش من قبل شريحة كبيرة من المجتمع، بخلاف العلوم الشرعية يتقدّمها الفقه الذي كان يكسب صاحبه الاحترام والحصول على المكاسب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ابن الخطيب، /149 4

<sup>.29-28</sup> 

<sup>3 -</sup> نفسه، 1 129 .129

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - ابن الزبير، نفس المصدر، 3 .107 /108

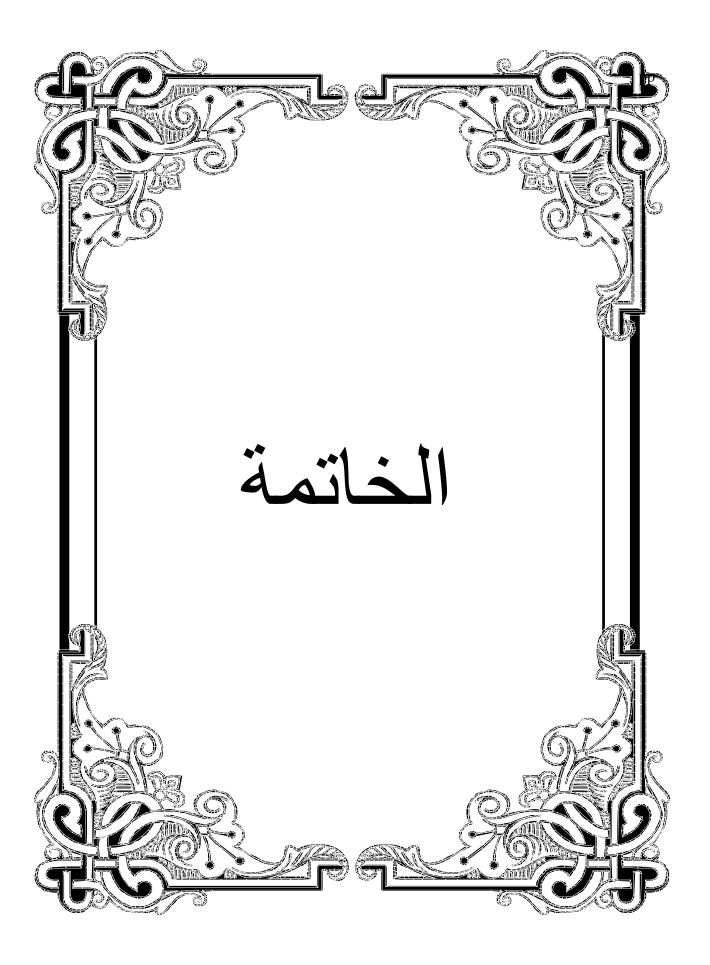
 $<sup>^{</sup>m 6}$  - ينظر الجدول في الصفحة الموالي .

<sup>.303</sup> 

المصدر نفسه، 1 5 9.

## جدول إحصائي لعدد علماء وأدباء البربر في الفترة الممتدة من 371هـ/982م إلى 539هـ/1144م

| عهد المرابطين<br>(484-539هـ) | عصر ملوك الطوائف<br>(422-484هـ) | من العهد العامري إلى<br>زوال الخلافة الأموية<br>(371-422هـ) | فرع العلوم    |
|------------------------------|---------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------|
| 34                           | 17                              | 22                                                          | الفقه         |
| 28                           | 10                              | 16                                                          | ع الحديث      |
| 18                           | 08                              | 10                                                          | ع القرآن      |
| 09                           | 12                              | 05                                                          | الأدب (النثر) |
| 12                           | 11                              | 07                                                          | الأدب(الشعر)  |
| 08                           | 02                              | 15                                                          | ع اللغة       |
| 03                           | 01                              | 02                                                          | ع العقلية     |
| 11                           | 05                              | 07                                                          | ع.أخرى        |
| 123                          | 66                              | 84                                                          | المجموع       |



إنّ الحضارة الإسلامية قدّمت السّاجد على المساجد والإنسان على العمران والعالم على الجاهل، وانصهر جميع من اعتنق الإسلام شرعة ومنهاجا في بوتقة واحدة، يخدم الإسلام بنفسه وماله وعقله، مشاركا في ترقية الأمّة والنهوض بحضارتها، وفي هذا الإطار كان للبربر دور لا يستهان به في تاريخ وحضارة الأندلس، بما قدّموه دفاعا عن بيضة الإسلام، وبما أسهموا به في التاريخ الفكري

إنّ الإسهام الفكري للبربر بالأندلس من العهد العامري إلى نهاية الوجود (371-539هـ/181-1144)، يعتبر امتدادا لمشاركتهم العلمية بالأندلس منذ استقرار الدولة الأموية وتأسيسها لأولى القواعد، التي ستبنى عليها النهضة العلمية ، لتكتمل في أبهى حللها خلال عهد الخلافة وما بعده.

إنّ المتتبع لقائمة العلماء التي استخرجناها من كتب التراجم والطبقات، لامناص أنّه سيكتشف حقيقة مزاحمة العنصر البربري لبقية العناصر الأندلسية حينئذ، في حلقات العلم للتحصيل والأخذ بأسبابه والتدرّج في مراتبه والتشعّب في مختلف صنوفه، والشاهد على ذلك أنّه لم تخل مدينة من المدن التي استقرّ بها البربر في الأندلس إلا وكان بها نخبة من علماء البربر، لها وزنها على السّاحة الفكرية، دينة التي يسكنها، بل إنّ الكثير منهم ذاع صيتهم في سماء الها، ومنهم من طارت شهرته

إنّ ممّا لاشك فيه أنّ علماء البربر بالأندلس لم يكونوا بنفس الدّرجة من التميّز والتبحّر في ميادين العلم المختلفة، إلا أنّ الحقيقة التي لا يختلف فيها هي أنّ معظم هؤلاء كان لهم نصيب من الفقه على مذهب مالك ومدرسة المدينة، كما كان حلهم

ثبت عندهم القراءة برواية ورش عن نافع، التي ما تزال متداولة إلى يومنا هذا في الأقطار المغاربية.

وتجدر الإشارة إلى تلك الطائفة التي تميّزت منهم فنافست غيرها كلّ في مجال تخصّصه، فحازت درجة السّبق وأثبتت جدارتها فاستحقت مكانتها وحظيت برضى الخاصّة والعامّة، ذلك أنها تمكّنت من أليات صنعتها أيّما تمكّن كان منهم الخطيب البليغ والإمام الألمعي والشاعر المفلق والأديب الأريب والعالم المتضلع.

إنّ الانطباع الذي يمكن أن نخرج به من بحثنا هذا هو أنّ البربر كانوا طرفا فاعلا في المجتمع الأندلسي أثرا وتأثرا، إذ لم يعيشوا حياة عزلة بل كانوا على ارتباط وثيق بمحيطهم، تجمعهم وشائج الأخوّة التي يعززها الانتماء إلى الدين والوطن الواحد، ومن ثمّ أقبلوا على العلم بشغف ونهلوا من معينه الصّافي ما استطاعوا، يشدّهم التقرّب إلى مقلب القلوب، ويحدوهم الأمل إلى بلوغ المرامي.

وإنّه من الأهمّية بمكان أن يعلم أبناء الأمّة الإسلامية - يدة-

لهم نصيبهم – مهما قلّ أو كثر- من المشاركة في التراث الإسلامي المتداول بين أيدينا، وكتب التراث نفسها في الفترة المذكورة ساقت بما فيه الكفاية تراجم العبّاد والزهّاد وأصحاب السّيف وأرباب القلم من أبناء البربر، الذين يشكلون جزءا لا يتجزآ ضي هذه الأمّة.

ولم تتوقف المشاركة العلمية للبربر في الأندلس على عهد من العهود، بل ظلت متواصلة على مرّ العهود، كما لم تتأثر بتغيّر الدول والأحوال والسياسات، وكانت فترة المرابطين – وصفت بالجمود ظلما وزورا من قبل بعض الأقلام العدو" ة والصديقة قديما وحديثا - أوسع هذه العهود مشاركة لأبناء البربر.

هذه هي جملة النتائج التي توصلت إليها من خلال هذا البحث، على أمل أن يكون عملي هذا قد وضع القطار على السكة من أجل. موضوعية يعطي للتاريخ الإثني حقه دون إقصاء ولا تهميش.

أن البربر لم ينالوا بعد حقهم من الكتابة التاريخية، التي تجلي الغموض وتعرّف بدورهم وفضلهم على الحضارة الأندلسية الإسلامية، ولعلّ هذا ما سيفتح الباب والأفاق أمام بعض الباحثين ليشقوا طريقهم تجاه البحث التاريخي المتعمّق للبربر في الأندلس من مختلف الزوايا.

# قائمة المصادر والمراجع

## قائمة المصادر والمرايجع

## أ - القرآن الكريم:

#### ب - كتب الصحاح:

1- أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني (ت241هـ/855م): مسند الإمام أحمد بن حنبل، مؤسد قرطبة القاهرة، (د.ت).

2- البخاري أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم (ت870هـ/870م): الجامع الصحيح المختصر، تحقيق مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير - اليمامة - بيروت، ط3، 1407هـ - 1987م.

3- الترمذي محمد بن عيسى السلمي (ت279هـ/892م): الجامع الصحيح لسنن الترمذي، تحقيق أحمد محمد شاكر وأخرون، دار إحياء التراث العربي- بيروت، (د.ت).

#### ج - المصادر:

4- ابن الأبار محمد بن عبد الله القضاعي (ت658هـ/1260م): الحلة السيراء، تحقيق حسين مؤنس، دار المعارف- القاهرة، ط2، 1985م.

5- ابن الأبار: التكملة لكتاب الصلة، تحقيق عبد السلام الهراس، دار الفكر للطباعة-بيروت، 1415هـ-1995م.

6- ابن الأبار: المعجم في أصحاب القاضي الصدفي، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار
 الكتاب المصري- القاهرة، دار الكتاب اللبناني- بيروت، ط1، 1410هـ- 1989م.

7- ابن الأبار: المقتضب من كتاب تحفة القادم، تحقيق إبراهيم الأبياري، دار الكتاب المصري- القاهرة، دار الكتاب اللبناني- بيروت، ط3، 1410هـ- 1989م.

8- ابن الأبار: إعتاب الكتاب، تحقيق صالح الأشتر، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ط1، 1380هـ-1961م.

9- الأتابكي يوسف بن تغري بردي (ت875هـ/1470م): النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر - القاهرة، دت.

- 10- ابن الأثير عز الدين أبو الحسن علي بن أحمد بن أبي الكرم الجزري (ت630هـ/1233م): الكامل في التاريخ، تحقيق عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط2، 1415هـ.
  - 11- ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب، دار صادر- بيروت، 1400هـ- 1980م.
- 12- ابن الأحمر إسماعيل (ت807هـ/1405م): بيوتات فاس الكبرا، دار المنصور للطباعة والوراقة الرباط 1972م.
- 13- الإدريسي أبو عبد الله الشريف (ت560هـ/1165): نزهة المشتاق في اختراق مكتبة الثقافة الدينية- القاهرة 1414هـ- 1994 .
- 14- الأدنه وي أحمد بن محمد: طبقات المفسرين تحقيق سليمان بن صالح السعودية 1 1417هـ- 1997 .
- -15 الأندلسي ( 896هـ/1491 ): بدائع السلك في طبائع تحقيق على سامي النشار - 1 . 2 . 1
- 16- الأزهري أبو منصور محمد بن أحم ( 370هـ/981): تهذيب اللغة تحقيق دار إحياء التراث العربي- بيروت 1 2001.
  - 17- ( 7هـ/629 )- ديوان الأعشى- بيروت- 1994 .
- 18- الأصبهاني أبو الفرج علي بن الحسين بن محمد ( 356هـ/967): (أخبار أبي نواس) تحقيق علي مهنا وسمير جابر دار الفكر للطباعة - بيروت (.).
- 19- ابن أبي أصيبعة موفق الدين أبو العبّاس ( 668هـ/1270 ): عيون الأنباء في تحقيق محمد باسل عيون السود دار الكتب العلمية- بيروت 1 1419هـ- 1998 .
- 20- الباجي أبو الوليد سليمان ( 474هـ/1081): النصيحة الولدية وصية أبي الوليد الباجي لولديه تحقيق إبراهيم باجس عبد المجيد دار الوطن- الرياض 1417هـ.
- 21- الشنتريني ( 542هـ/1147 ): الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة تحقيق إحسان عيّاس بيروت 1417هـ- 1997 .

22- ابن بسّام الشنتريني: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة تحقيق سالم مصطفى دار الكتب العلمية- بيروت 1 1419هـ- 1998.

23 - 23 أبو القاسم خلف بن عبد الملك ( 578هـ/1183): تحقيق

صلاح الدين الهواري المكتبة العصرية- صيدا- بيروت 1 1423هـ- 2003.

24- أبو بكر بن العربي المعافري ( 543هـ/148 ): العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم تحقيق محب الدين الخطيب ومحمد مهدى الاستانبولى دار الجيل- بيروت 2 1407هـ- 1987.

25- أبو بكر بن العربي تحقيق محمد عبد القادر عطا دار الفكر-

بيروت (.).

26- أبو بكر بن العربي، كتاب شواهد الجلة، دراسة وتحقيق محمد يعلى، المجلس الأعلى للأبحاث العلمية، الوكالة الإسبانية للتعاون الدولي- مدريد، 1996.

27- و عبيد (487هـ/1094): تحقيق أدريان فان ليوفن

وأندري فيري الدار العربية للكتاب- بيت الحكمة- 1912 .

28- البكري أبو عبيد:

- بيروت 3 1403هـ.

29- الثعالبي أبو منصور عبد الملك بن محمد بن إسماعيل ( 429هـ/1038): يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر تحقيق مفيد محمد قمحية دار الكتب العلمية- بيروت 1403هـ- 1983.

30- بن جزي الكلبي أبو القاسم الغرناطي ( 741هـ/1340 ): التسهيل لعلوم التنزيل - بيروت 4 1403هـ- 1983 .

31- ابن جلجـل داود بـن (ت بعـد 377هــ/ 987): طبقـات الأطبّـاء 2005 تحقيق فؤاد سيّد مطبعة دار الكتب القومية- القاهرة 1426هـ- 2005 . 1955

:( 1201/<u>\$\\$597</u> ) -32

حديث الصّحيحين تحقيق علي حسين البوا، دار الوطن-الرياض 1418هـ-1997 . -33 أحمد بن على ( 852هـ/1449 ):

تمييز الصحابة تحقيق الجيل- بيروت 1412هـ- 1992.

34- أبو محمد على بن أحمد ( 456هـ/1064 ):

في الألف تحقيق عبد القادر محمد مايو دار القلم العربي- حلب 1 1424هـ- 2004 .

- 35- ابن حزم الأندلسي: الفصل في الملل والأهواء والنحل مكتبة السلام العالمية-1394هـ.
  - 36- : جمهرة أنساب العرب تحقيق لجنة من العلماء مية- بيروت 1421هـ- 2001 .
  - -37 رسائل ابن حزم الأندلسي تحقيق إحسان عبّاس

العربية للدراسات والنشر- بيروت 1 1 1980 4 1 1983.

- 38- ابن حزم وابن سعيد والشقندي: فضائل الأندلس وأهلها، تحقيق صلاح الدين المنجد، دار الكتاب الجديد 1968.
- 39- الحسيني علي بن خليفة الشريف المساكني فهرسة الشيخ علي بن خليفة (كان حيا سنة 1131هـ/ 1719)، تحقيق: محمد محفوظ

– بیروت 1 .1992

- 40- الحميدي أبو عبد الله محمد بن أبي نصر ( 488هـ/1095): المقتبس في ذكر ولأة الأندلس تحقيق صلاح الدين الهواري المكتبة العصرية صيدا بيروت 1 1425هـ 2004.
- 41- الحميري محمد بن عبد المنعم ( 727هـ/1326 ): الروض المعطار في خبر تحقيق إحسان عبّاس مؤسسة ناصر للثقافة- بيروت طبع على مطابع 1980 .
- 42- ن حيّان القرطبي ( 469هـ/1076 ): المقتبس من أنباء ( 469هـ/1076 ): المقتبس من أنباء أهل الأندلس تحقيق محمود علي مكّي بيروت 4 1403هـ- 1983 .

43- ابن حيّان القرطبي: المقتبس في أخبار بلد الأندلس تحقيق صلاح الدين الهواري المكتبة العصرية- صيدا- بيروت 1 1426هـ- 2006.

44- ابن خاقان الفتح بن محمد ( 529هـ/1135 ): مطمح الأنفس ومسرح التآنس في ملح أهل الأندلس تحقيق محمد علي شوابكة مؤسسة الرسالة- بيروت 1 1983 .

-45
 قلائد العقيان ومحاسن الأعيان تحقيق حسين يوسف

- اليرموك 1 1409هـ- 1989.

46- الخزرجي صفي الدين أحمد بن عبد الله ( 923هـ/ 1517) تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق عبد الفتاح أبو غدّة، مكتبة المطبوعات الإسلامية- - بيروت ط5 1416هـ.

47- الخشني أبوعبد الله محمد بن. ( 361هـ/971): أخبار الفقهاء والمحدّثين دراسة وتحقيق ماريا لويس أبيلا ولويس مولينا المجلس الأعلى للأبحاث العلمية- مدريد 1992.

48- الخطيب البغدادي أبو بكر ( 463هـ/1072 ): تاريخ بغداد، دار الكتب العلمية- بيروت، ( . ).

49- ابن الخطيب لسان الدين ( 776هـ/1374): أعمال الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام تحقيق إليفي بروفنسال مكتبة الثقافة الدينية القاهرة 1424هـ- 2004.

50- ابن الخطيب لسان الدين: الإحاطة في أخبار غرناطة تحقيق يوسف علي الطويل دار الكتب العلمية- بيروت 1 1424هـ- 2004.

:( 1146/**-**\$540 ) -51

أبي الخصال تحقيق محمد رضوان الدّاية دار الفكر- - 1 1408هـ- 1987 .

-52 إبراهيم بن أبي الفتح ( 533هـ/1138): ديوان ابن خفاجة تحقيق - بيروت 1 1427هـ- 2006 . 53- ابن خلدون عبد الرحمن ( 808هـ/1406 ): العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيّام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر تحقيق خليل شحاذة وسهيل زكار - بيروت- 1421هـ- 2000 .

54- تحقيق خليل شحاذة وسهيل زكار

بيروت- 1421هـ- 2001 .

55- ابن خلكان أبو العبّاس (681هـ/1282): وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان 1 4 2000 3 1 تحقيق إحسان عبّاس دار صادر-بيروت 3 1 2000 . 1994 1 -5 1971

56- ابن خير الإشبيلي ( 575هـ/1179): فهرسة ما رواه عن شيوخه تحقيق: دار الكتب العلمية - بيروت 1- 1419هـ- 1998.

57- ابن دحية الكلبي الأندلسي ( 633هـ/1236 ): المطرب من أشعار أهل تحقيق صلاح الدين الهواري المكتبة العصرية صيدا-بيروت 1 1429هـ- 2008 .

-58 لا -58 ( 1030 ): ديوان ابن درّاج القسطلي تحقيق - مدريد 1961 .

99- الذهبي شمس الدين أبو عبد الله ( 748هـ/1348 ): تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام تحقيق عمر عبد السلام تدمري دار الكتاب العربي-بيروت 1407هـ- 1987 .

60- الذهبي شمس الدين أبو عبد الله: سير أعلام النبلاء تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم الزيبق - بيروت 9 1413هـ- 1993 .

61- الذهبي شمس الدين أبو عبد الله: العبر في خبر من عبر صلاح الدين المُّا مطبعة حكومة الكويت- الكويت 2 1984.

62- الذهبي شمس الدين أبو عبد الله: دار الكتب العلمية- بيروت 1 (. ).

- 63- الذهبي شمس الدين أبو عبد الله: معرفة القرّاء الكبار على الطبقات والأعصار- تحقيق بشار عوّاد معروف وشعيب الأرناؤوط وصالح مهدي عبّ مؤسسة بيروت 1 1404هـ.
- 64-الر افعي عبد الكريم بن محمد أبو القاسم ( 623هـ/1226 ): التدوين في أخبار قزوين، تحقيق عزيز الله العطاري، دار الكتب العلمية- بيروت، 1987 .
- 65- ابن رشيق أبو علي ( 463هـ/1071 ): ديوان ابن رشيق القيرواني تقديم ح الدين الهواري دار الجيل- بيروت 1 1995 .
- -66 رياض زادة عبد اللطيف ( 1078هـ/1667 ): أسماء الكتب، تحقيق محمد - 3 1403 .
  - -67 (1340هـ/1340): الأنيس المطرب بروض القرطاس الخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة 1972 .
- 68- الزبيدي أبو بكر محمد بن الحسن ( 379هـ/989): طبقات النحويين واللغويين، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف- القاهرة، ط2 1984.
- 69- الزبيدي محمد مرتضى الحسيني ( 1205هـ/1790): تاج العروس من جواهر دار الهداية، ( . ).
- 70- ابن الزبير أبو جعفر أحمد بن إبراهيم ( 628هـ/708): صلة الصلة، تحقيق عبد السلام الهر" اس والشيخ سعيد أعراب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، مطبعة المحمدية- المملكة المغربية، 1414هـ- 1994.
- 71- بن بهادر بن عبد الله ( 794هـ/1392): البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة- بيروت، 1391هـ.
  - 72- الزمخشري جار الله محمود بن عمر ( 538هـ/1144 ):
    - 1979 ھـ- 1979
- 73- الزهري أبو عبد الله محمد بن أبي بكر (ت في أواسط القرن 6هـ)، كتاب الجعر افية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، المركز الإسلامي للطباعة- الجيزة، (.).

- 74- ابن الزيّات التادلي أبو يعقوب يوسف بن يحي ( 627هـ/1230):
- رجال التصوّف، تحقيق علي عمر، مكتبة الثقافة الدينية- قاهرة، ط1 1427هـ- 2007 .
- 75- سبع وثائق جديدة عن دولة المرابطين وأيامهم في الأندلس، تقديم حسين مؤنس صحيفة معهد الدراسات الإسلامية- مدريد، المجلد الثاني، 1954.
- 76- السبكي تاج الدين بن علي بن عبد الكافي ( 771هـ/1370): طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو ومحمود محمد الطناحي، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الجيزة، ط2 1413هـ- 1992.
- 77- ابن سعيد المغربي ( 685هـ/1286 ): المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف، دار المعارف- القاهرة، ط3 1955 .
- 78- ابن سعيد المغربي: رايات المبرزين وغايات المميزين، تحقيق محمد رضوان الدّاية، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر 1 1987.
  - 79- السِّلفي أبو طاهر أحمد بن محمد الأصبهاني ( 576هـ/1180):
  - تحقيق عبد الله عمر البارودي، المكتبة التجارية-
- 80-السِّلفي أبو طاهر أحمد بن محمد الأصبهاني: أخبار وتراجم أندلسية مستخرجة من معجم السفر للسلفي، تحقيق إحسان عبّاس، دار الثقافة- بيروت، ط1 1963.
- 81- السمعاني أبو سعيد عبد الكريم بن محمد بن منصور التميمي ( 162هـ/1167 ): الأنساب، تحقيق عبد الله عمر البارو، -بيروت،
  - . 1998 1
  - 82- ابن السّيّد البطليوسي أبو محمد عبد الله بن محمد ( 521هـ/1227 ):
- في المطالب العالية الفلسفية العويصة، تحقيق محمد رضوان الدّاية، دار الفكر-1 1408هـ- 1988 .
- 83- ابن سيّدة المرسي أبو الحسن علي بن إسماعيل ( 458هـ/1066 ): المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 2000 .

- 84- السيوطي جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر ( 911هـ/1505): بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، ا بيروت، 2 1399هـ 1979.
- 85- السيوطي جلال الدين: المزهر في علوم اللغة والأدب، تحقيق فؤاد علي علمية- بيروت، ط1 1418هـ- 1998.
- 86- السيوطي جلال الدين: طبقات المفسرين، تحقيق علي محمد عمر، مكتبة وهبة-القاهرة، ط1 1396هـ.
- 87- بن شاكر الكتبي محمد بن أحمد ( 764هـ/1363) فوات الوفيا تحقيق: علي محمد بن يعوض الله عادل أحمد عبد الموجود دار الكتب العلمية-بيروت 1 2000.
- 88- ابن صاحب الصلاة عبد الملك ( 1198هـ/ 1198): تاريخ المنّ بالإمامة على المستضعفين بأن جعلهم الله أئمة وجعلهم الوارثين، تحقيق عبد الهادي بيروت، ط1 1383هـ- 1964.
- -89 ( 1070هـ/1070 ): طبقات الأمم، تحقيق حياة العيد بوعلوان، دار الطليعة- بيروت، ط1 1985 .
- 90- الصفدي صلاح الدين خليل بن أيبك ( 764هـ/1363): الوافي بالوفيات، تحقيق أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي- بيروت، 1420هـ- 2000.
- 91- الصفدي صلاح الدين: مختصر كتاب نكت الهميان في نكت العميان، اختصره عبد الإله بن عثمان الشايع، قرآه وقدمه: عبد العزيز بن محمد السدخان، دار الصميعي للنشر والتوزيع- الرياض، ط1 1420هـ- 1999.
- 92-الضرّبي أحمد بن يد ( 599هـ/1203 ): بغية الملتمس في تاريخ رجال أهل الأندلس، تحقيق روحية عبد الرحمن السويفي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417هـ- 1997 .

93-ابن عبد البر" النمري يوسف بن عبد الله (463هـ/1071): التمهيد لما في الموطأ من المعاني والأسانيد، تحقيق مصطفى بن أحمد العلوي ومحمد عبد الكبير البكري، لشؤون الإسلامية- 1387هـ.

94- ابن عبد البر النمري: جامع بيان العلم وفضله، دار الكتب العلمية- بيروت، 1398هـ.

95- ابن عبد ربّه الأندلسي ( 328هـ/940): العقد الفريد، دار إحياء -95 - ابن عبد ربّه الأندلسي - بيروت، ط3 1420 .

96- العباسي عبد الرحيم بن أحمد أبو الفتح ( 963هـ/1556 ): معاهد التنصيص على شواهد التلخيص، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، عالم الكتاب- بيروا 1376هـ- 1947 .

97- عبد الله بن بلقين ( 487هـ/ 1094): كتاب التبيان، تحيق أمين توفيق الطيبي، منشورات عكاظ- 1995.

98- ( 1303هـ/1303 ): الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة، السفر الأول تحقيق محمد بن شريفة، دار الثقافة- بيروت، ( . ).

99- الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة،

بقية السفر الرابع، تحقيق - بيروت، 1964.

100- الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة،

السفر الخامس، تحقيق إحسان عبّاس، دار الثقافة- بيروت، ط1 1965.

101- الذيل والتكملة لكتابي الموصول والصلة،

السفر السادس، تحقيق إحسان عبّاس، دار الثقافة- بيروت، ط1 1973.

102- ابن عذاري المراكشي أبو العبّاس أحمد بن محمد (كان حيّا سنة 102هـ/1312): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، الجزء 2 3، تحقيم 712هـ/1400 . . كولان و إليفي بروفنسال، دار الثقافة- بيروت، ط2 1400هـ-

. 1980

103- ابن عذاري المراكشي: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، ج4 تحقيق إحسان عبّاس، دار الثقافة- بيروت، ط2 1400هـ/1980.

104- العذري أحمد بن عمر المعروف بابن الدلأئي ( 478هـ/1085):

" ترصيع الأخبار وتنويع الأثار والبستان في غرائب البلدان والمسالك إلى جميع الممالك "، تحقيق عبد العزيز الأهواني، مطبعة معهد الدراسات الإسلامية- مدريد، 1965.

105- العراقي زين الدين أبو الفضل عبد الرحيم بن الحسين ( 806هـ/1404 ): طرح الترتيب في شرح التقريب، تحقيق عبد القادر محمد علي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 2000 .

106- ابن عساكر الدمشقي علي بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي ( 175هـ/1176 ): تاريخ مدينة دمشق وذكر فضلها وتسمية من حلّ بها من الأفاضل، تحقيق محب الدين أبي سعيد عمر بن غرامة العمري، دار الفكر-بيروت، 1995.

-107 تبيين كذب المفتري فيما ينسب إلى الإمام أبي - بيروت، ط3 1404هـ.

108- ( 1338هـ/1338 ) وابن خميس أبو بكر: أعلام مالقـ تقديم وتخريج وتعليق عبد الله المرابط الترغي، دار الأمان للنشر والتوزيع-

- بيروت، ط1 1420هـ- 1999.

109- ابن عطيّة ( 1148هـ/1148 ): فهرسة

ما رواه عن شيوخه تحقيق محمد أبو الأجفان ومحمد الزّاهي، دار الغرب الإسلامي-بيروت، ط2 1983 .

-110 شذرات الذهب ) شدرات الذهب

في أخبار من ذهب، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط ومحمد الأرناؤوط، دار ابن كثير-1 1406هـ. 111- عياض بن موسى اليحصبي أبو الفضل ( 544هـ/1149): ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، ضبط وتصحيح محمد سالم هاشم، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1418هـ- 1998.

112- عياض بن موسى اليحصبي أبو الفضل: الغنية فهرست شيوخ القاضي عياض، تحقيق ماهر زهير جر"ار، دار الغرب الإسلامي- بيروت 1 1402هـ- 1982.

113- ابن عياض أبو عبد الله محمد بن القاضي عياض ( 575هـ/1179): التعريف بالقاضي عياض، تحقيق محمد بن شريفة، منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية المغربية- 1983.

114- العيدروسي عبد القادر بن شيخ بن عبد الله ( 1064هـ/1654): تــاريخ النــور السـّـافر عن أخبار القرن العاشر، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1405هـ.

115- ابن غالب الأندلسي محمد بن أيوب (من أعلام القرن6هـ/12):

" فرحة الأنفس في تاريخ الأندلس "، نشر لطفي بد البديع، صحيفة معهد المخطوطات العربية- القاهرة، المجلّد1 2 ربيع الأو ل 1375هـ- 1955 .

116- ابن فارس أبو الحسين أحمد القزويني الرازي ( 395هـ/ 1004)، مقاييس اللغة، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل- بيروت، ط2 1420هـ-1999 .

117- ابن فرحون المالكي إبراهيم بن علي بن محمد ( 799هـ/1397): الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق مأمون بن محي الدين الجنّان، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417هـ- 1996 .

118- ابن الفرضي أبو الوليد بن محمد الأزدي ( 403هـ/1013): تاريخ علماء الأندلس، تحقيق روحية عبد الرحمن السويفي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417هـ- 1997.

119- الفيروز آبادي مجد الدين محمد بن يعقوب (817هـ/1415): أئمّة النحو واللغة، تحقيق محمد المصري، جمعية إحياء التراث الإسلامي- الكويت،

1 1407هـ.

120- الفلاني صالح بن محمد بن نوح بن عبد الله بن عمر العمري ( 121هـ/1803 ): إيقاظ همم أولي الأبصار للاقتداء بسيّد المهاجرين - بيروت، 1398هـ.

:( 1616/**→**1025 ) -121

الاقتباس في ذكر من حلّ من الأعلام مدينة فاس،

. 1974

:( 1223/**→**620 ) -122

فقه الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، دار - بيروت، ط1 1405هـ.

123- ابن القطان الفاسي أبو الحسن علي بن محمد بن عبد الملك 123هـ/1230 ): بيان الوهم والإيهام في كتاب الأحكام، تحقيق حسين آيت سعيد

دار طيبة- الرياض، 1418هـ- 1997 .

-124 (كان حيّا منتصف - 7هـ):

لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق محمود علي ، كي، دار الغرب - بيروت، 1 1990 .

-125 صبح الأعشى )

في صناعة الإنشا، تحقيق عبد القادر زكار، - 1981.

مد بن الحسن بن المذحجي -126

420هـ/ 1030): ب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس، تحقيق

- بيروت، ط2 مزيدة ومنقحة، 1401هـ-1981.

127- ابن كثير أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن عمر الدمشقي ( 774هـ/1373 ): البداية والنهاية، مكتبة المعارف- بيروت، ( . ).

128- ابن الكردبوس التوزري عبد الملك بن قاسم ( 575هـ/1179): تاريخ الأندلس وهو قطعة من كتاب الاكتفاء في أخبار الخلفاء، دراسة وتحقيق أحمد مختار العبادي، في صحيفة معهد المصري للدراسات الإسلامية- مدريد، المجلد13 لعبادي، في صحيفة معهد المصري للدراسات الإسلامية مدريد، المجلد13 .

- 129- ابن ماكولا أبو نصرعلي بن هبة الله ( 475هـ/1082): الإكمال في رفع عارض الارتياب عن المؤتلف والمختلف في الأسماء والكنى والألقاب، دار الالعلمية بيروت، ط1 1411هـ.
- 130- مجهول: تاريخ الأندلس، تحقيق عبد القادر بوباية، دار الكتب العلمية-بيروت، 1428 مجهول: 2007 .
- 131- مجهول: الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق سهيل زكّار وعبد القادر زمامة، دار الرّشاد الحديثة- الدار البيضاء، ط1 1399هـ- 1979.
- 132- مجهول: مفاخر البربر، دراسة وتحقيق عبد القادر بوباية، دار أبي رقراق-2005 1
- 133- المزّي يوسف بن عبد الرحمن أبو الحجاج ابن الزنكي ( 1341هـ/ 1341) تهذيب الكمال في معرفة أسماء الرجال، تحقيق بشار عواد معروف، مؤسسة الرسالة- بيروت، ط1 1400هت- 1980.
- -134 ): نفح الطيب من غصن -134 ): نفح الطيب من غصن
  - الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عبّاس، دار صادر بيروت، 2004.
- 135- أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض،
  - تحقيق مصطفى السقا- إبر اهيم الأبياري وعبد الحفيظ شلبي- القاهرة، 1942.
- 136- بن أبي بكر المعروف بالبشاري ( 375هـ/985 ):
  - أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ( )، تحقيق غازي طليمات، وزارة الثا - 1980 .
- 137- المراكشي عبد الواحد بن علي التميمي ( 647هـ/1249): في تلخيص أخبار المغرب، شرح واعتناء صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية صيدا- بيروت، ط1 1424هـ- 2006.
  - 138- ابن منظور أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي (711هـ/1311):
    - بيروت، ط3 1414هـ- 1994.

139- المتقي علاء الدين علي بن حسام الدين الهندي ( 975هـ/1567): كنز العمّال في سنن الأقوال والأفعال، تحقيق محمود عمر الدمياطي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1419هـ- 1998.

140- النباهي الأندلسي ابن الحسر ( 179هـ/ 1390 ): تاريخ الأندلس أو المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا، تحقيق مريم قاسم الطويل، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1415هـ- 1995 .

141- ابن ناصر شمس الدين محمد بن عبد الله الدمشقي ( 842هـ/1438): توضيح المشتبه في ضبط أسماء الرواة وأنسابهم وألقابهم وكناهم، تحقيق محمد نعيم - بيروت، 1 1993.

142- وثائق تاريخية جديدة عن عصر المرابطين والموحدين، محمود علي مكي: مكتبة الثقافة الدينية- القاهرة، ط1 1424هـ/2004 .

143- ابن الوردي زين الدين عمر بن مظفر ( 749هـ/1349 ): تاريخ ابن الوردي، دار الكتب العلمية- بيروت، ط1 1417ه - 1996 .

144- الونشريسي أحمد بن يحي أبو العبّاس ( 914هـ/1508): المعيار المعرب في فتاوي أهل إفريقية والأندلس والمغرب، تحقيق جماعة من الباحثين، نشر وزارة سلامية المغربية- 1981.

-145 (كان حيّا سنة 896هـ/ 1491): ثبت أبي جعفر أحمد بن علي البلوي الوادي آشي، تحقيق عبد الله العمراني، دار الـ - بيروت، 1403هـ.

-146 ): برنامج الوادي آشي، تحقيق - أثينا- بيروت، ط1 1400هـ- 1980 .

147- اليافعي عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان ( 768هـ/1367): وعبرة اليقظان في معرفة حوادث الزمان، دار الكتاب ا - القاهرة، 1413هـ- 1993 .

148- ياقوت الحموي ( 626هـ/1229 ): ديم محمد عبد الرحمن

المرعشلي، دار إحياء التراث العربي- مؤسسة التاريخ العربي- بيروت، طبعة جديدة ( . ).

149- ياقوت الحموي معجم الأدباء أو إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب، تحقيق - 149 - بيروت، 1 1993

## د- المراجع العربية والمعرّبة:

150-أبو عُبَيَّة طه عبد المقصود عبد الحميد: الحضارة الإسلامية – دراسة في تاريخ العلوم الإسلامية، دار الكتب العلمي - بيروت، ط1 1424هـ- 2004.

151- أبو مصطفى كمال السيد: بحوث في تاريخ وحضارة الأندلس في العصر - 159 .

152- حمد أمين: ظهر الإسلام، دار الكتاب ال - بيروت، ط5 1388هـ-1969 .

153- أشباخ يوسف: تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة وتعليق محمد عبد الله عنان، مطبعة لجنة التاليف والترجمة - القاهرة، 1359هـ- 1940.

154- أشباخ ي: تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة وتعليق - 154 .

155- أعراب سعيد: - بيروت،

1 1407هـ- 1987

156- بالنثيا أنخيل جنثالث: تاريخ الفكر الأندلسي، نقله عن الإسبانية حسين مؤنس، مكتبة الثقافة الدينية- القاهرة، 1955.

157- يّه محمد محمود عبد الله: الأثر السياسي للعلماء في عصر المرابطين، دار - 157- - 2000 .

158- تاريخ الأدب العربي، تعريب عبد الحليم النجّار وغيره، دار - 158 - . ).

- 159- البشري سعد عبد الله صالح: الحياة العلمية في عصر الخلافة في الأندلس (159- 422هـ/928- 1030)، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي-
  - 1417هـ- 1997
- 160- البشري سعد عبد الله صالح: حياة العلمية في عصر ملوك الطوائف في الأندلس (422- 488هـ/1030- 1090)، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية- الرياض، ط1 1414هـ- 1993.
- -161 : جوانب من الواقع الأندلسي في القرن 5هـ، مطبعة النّور-1987 .
- 162- ابن عبود امحمد احث في التاريخ الأندلسي ومصادره، منشورات عكاظ-1987
- 163- ابن إبراهيم عبّاس: الإعلام بمن حلّ مرّاكش وأغمات من الأعلام، المطبعة الملكية- 2002 .
- 164- ابن منصور عبد الوهاب: أعلام المغرب العربي، المطبعة الملكية- الرباط، 1399هـ- 1979 .
- 165- البغدادي إسماعيل باشا ( 1339هـ/1920 ): إيضاح المكنون في الذيل على 165 . 1982 .
- 166- الفرق الإسلامية في الشمال الإفريقي من الفتح حتى اليوم، ترجمة 166 1987 .
- 167- بلغيث محمد الأمين: دراسات في تاريخ الغرب الإسلامي، دار التنوير للنشر والتوزيع- 1426هـ- 2006.
  - 168- بوزياني الدراجي: القبائل الأمازيغية، أدوارها- مواطنها- أعيانها، ا
    - العربي للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة- 2003.
- 169- بويكا. : التاريخية العربية في الأندلس، نقله إلى العربية نايف أبو
  - كرم، منشورات دار علاء الدين- 1999 .
- 170- بيريس هنري: الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، ترجمة الطاهر أحمد 170 القاهرة، ط1 1408هـ 1988 .

- 171- جوليان شارل أندري تاريخ إفريقيا الشمالية، تعريب محمد مزالي والبشير دار التونسية للنشر، فيفري 1983
- 172- حاجي خليفة مصطفى بن عبد الله الشهير بكاتب جلبي ( 1067هـ/1657 ): كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية- بيروت، 1413هـ- 1992 .
- 173- حجاجي حمدان: محاضرات في الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، منشورات زرياب- 1993.
- 174- حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والثقافي والاجتماعي، مكتبة النهضة المصرية- القاهرة، 1968.
- 175- : البربر في الأندلس من الفتح لى سقوط الخلافة الأموية (92هـ- 175 /122هـ- 1031 )، شركة النشر والتوزيع المدارس- الدار البيضاء، ط1 1422هـ- 2001 .
- 176- حميدان زهير: أعلام الحضارة العربية الإسلامية في العلوم الإسلامية والتطبيقية، منشورات وزارة الثقافة- 1996.
- 177- دندش عصمت عبد اللطيف أضواء جديدة على المرابطين، دار الغرب 177- بيروت، 1 1991 .
- 178- ديورانت ول: ملخص قصّة الحضارة، إعداد سهيل محمد ديب، مؤسسة بيروت، ط1 1423هـ- 2002 .
  - . 1970 : القاهرة، 1970
- 180- لاندو روم، الإسلام والعرب، ترجمة منير البعلبكي، دار العلم للملايين- بيروت، 1 1962.
  - 181- الزركلي خير الدين: للملاين- بيروت، ط15، مايو 2002.
- 182- زكريا هاشم زكريا: فضل الحضارة الإسلامية العربية على العالم، راجعه وقدّم له وأشرف على إخراجه محمد أحمد محمد المهدي، دار نهضة مصر للطباعة القاهرة، ( . ).

- ريخ الإسلامي، أخرجه زكي : 183
  - بيروت،1400هـ- 1980 .
- 184- سالم السيد عبد العزيز: تاريخ المسلمين وأثار هم في الأندلس من الفتح العربي دار النهضة العربية للطباعة بيروت، 1981.
- 185- سالم السيد عبد العزيز: تاريخ مدينة المرية الإسلامية قاعدة أسطول الأندلس، دار النهضة العربية للطباعة والنشر- بيروت، ط1 1969.
- 186-السامر" ائي خليل إبراهيم وآخرون: تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، دار بيروت، ط1 2004 .
- 187- سحر السيد عبد العزيز سالم، تاريخ بطليوس الإسلامية وغرب الأندلس في العصر الإسلامي، التاريخ السياسي، مؤسسة شباب الجامعة- الاسكندرية، 1989 .
  - 188- سركيس يوسف بن إليان بن موسى ( 1351هـ/ 1932 )
- العربية والمعرّبة، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي- القاهرة، 1346هـ- 1928 .
- 189- السلاوي شهاب الدين أبو العبّاس أحمد الناصري ( 1315هـ/189) الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق جعفر الناصري ومحمد الناصري، الدار البيضاء، 1418هـ- 1997.
- 190- : من الفتح العربي المرصود إلى الفردوس المفقود : من الفتح العربي المرصود إلى الفردوس المفقود : 91-897 1423 )، دار النهضــة العربيــة- بيــروت، ط1 1423هـــ- 2002 .
- 191- الشكعة مصطفى: الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملايين-بيروت، ط4 1979 .
- 192- شلبي سعد إسماعي: البيئة الأندلسية وأثرها في الشعر عصر ملوك الطوائف، دار نهضة مصر للطبع والنشر- القاهرة، (.).
  - 193- : جمهرة خطب العرب، المكتبة العلمية- بيروت، ( . ).
  - 194- طقوش محمد سهيل: تاريخ المسلمين في الأندلس، دار النفائس- بيروت، ط1 1426هـ- 2005 .

بيروت، ( . ).

196- العبادي أحمد مختار، في التاريخ العبّاسي والأندلسي، دار النهضة العربية-بيروت، (.).

197- : تاريخ الأدب الأندلسي عصر سيادة قرطبة، دار الثقافة- بيروت، 1981.

198- : تاريخ الأدب الأندلسي عصر الطوائف والمرابطين، دار الثقافة- بيروت، ط6 1981.

199- عتيق عبد العزيز: الأدب العربي في الأندلس، دار الأفاق العربية- القاهرة، ( . ).

200- عنان محمد عبد الله دولة الإسلام في الأندلس- الخلافة الأموية والدولة العامرية، العصر الأوّل، القسم الثاني 4 مزيدة ومنقحة، مكتبة الخانجي- القاهرة، 1389هـ- 1969.

-201 - دول الطوائف منذ قيامها حتى - دول الطوائف منذ قيامها حتى - القاهرة، ط2 مزيدة ومنقحة، 1389هـ - 1969 .

202- الفيومي محمد إبراهيم: تاريخ الفلسفة الإسلامية في المغرب والأندلس، دار الجيل- بيروت، ط1 1417هـ- 1997 .

203- فنديك ادورد: اكتفاء القنوع بما هو مطبوع، صححه محمد علي البيلاوي، دار - 203 - بيروت، 1896 .

204- قاسم الطويل مريم: مملكة غرناطة في عهد بني زيري البربر، مكتبة الوحدة العربية- الدار البيضاء، دار الكتب العلمية- بيروت، 1994.

205- القنوجي صديق حسن خان أبو الطيب ( 1307هـ/1890): أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، تحقيق عبد الجبّار زكّار، دار الكتب العلمية- بيروت، 1978.

206- الكتاني محمد بن جعفر بن إدريس أبو عبد الله ( 1345هـ/1927 ):

المستطرفة لبيان كتب السنة المشرّفة، تحقيق محمد المنتصر محمد الزمزمي الكتاني، دار البشائر الإسلامية- بيروت، ط4 1406هـ- 1986 .

207-الكتاني محمد عبد الحيّ بن عبد الكبير ( 1382هـ/1962 ): فهرس الفهارس والأثبات ومعجم المعاجم والمشيخات والمسلسلات، تحقيق إحبيروت، ط2 1402هـ- 1982 .

208- كحالة عمر رضا: معجم المؤلفين، مكتبة المثنى- بيروت، دار إحياء التراث - بيروت، ( . ).

209-كولان. : الأندلس، لجنة ترجمة دائرة المعارف الإسلامية، إبراهيم خورشيد وآخرون، دار الكتاب المصري- القاهرة، ط1 1980.

210- ليفي بروفنسال: تاريخ إسبانيا الإسلامية من الفتح إلى سقوط الخلافة القرطبية، ترجمه إلى العربية علي عبد الرؤوف البمبي وآخرون، Espasa Calpe, S.A, ترجمه إلى العربية علي عبد الرؤوف البمبي وآخرون، Madrid, 1967.

211- يفي بروفنسال: ترجمة السيد عبد العزيز سالم

ومحمد صلاح الدين حلمي، مؤسسة شباب الجامعة- الإسكندرية، 1990 .

212- ( 1941هـ/1941 ): شجرة النور

الزكية في طبقات المالكية، خرّج حواشيه وعلق عليه عبد المجيد خيالي، دار الكتب العلمية- بيروت، ( . ).

- 213- مطلق ألبير حبيب: الحركة اللغوية في الأندلس منذ الفتح العربي حتى نهاية عصر ملوك الطوائف، المكتبة العصرية- صيدا- بيروت، 1967.
- 214- مكي الطاهر أحمد: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار - القاهرة، ط3 1407هـ- 1987.
- 215- آخرون، التاريخ الأندلسي من خلال النصوص، شركة النشر والتوزيع المدارس- الدار البيضاء، ط1 1412هـ- 1991.

216- نكري القاضى عبد النبي بن عبد الرسول:

اصطلاحات الفنون، تحقيق عرب عباراته الفارسية-حسن هاني فحص، دار الكتب علمية- يروت، ط1 1421هـ- 2000 .

217- دولة المرابطين في المغرب والأندلس عهد يوسف بن

تاشفين أمير المرابطين، دار النهضة العربية للطباعة والنشر- بيروت، ط1 1405هـ- 1985.

- 218- نعنعي عبد المجيد: الإسلام في طليطلة، دار النهضة العربية للطباعة والنشر بيروت، (.).
- 219- هيكل أحمد: الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، دار المعارف-القاهرة، ط12 1997.
  - 220- الورقي سعيد: في الأدب الأندلسي، الدار المصرية- الاسكندرية، (.).

#### هـ - الأطروحات والرسائل الجامعية:

- 221- بلغيث محمد الأمين: الحياة الفكرية بالأندلس في عصر المرابطين، جامعة 201- 1424هـ/2002 .
- 222- بوباية عبد القادر: البربر وموقفهم من فتنة القرن 5هـ/11 (300- 200 مرباية عبد القادر: البربر وموقفهم من فتنة القرن 5هـ/11 (2000 مربالة دكتوراه، قسم التاريخ- جامعة و هران، 2002 م

## و - المجلات والدوريات العربية:

- 223- الأهواني عبد العزيز: على هامش " ديوان ابن قزمان "، صحيفة المعهد المصري للدراسات الإسلامية- مدريد، المجلد 17 1972-1973 .
- 224- العطار سليمان: نشأة الموشحات الأندلسية، صحيفة المعهد المصري للدراسات الإسلامية- مدريد، المجلد 17 1973-1973 .
- 225- مؤنس حسين: الجغرافية والجغرافيون في الأندلس من البداية إلى الحجاري، صحيفة معهد الدراسات الإسلامية- مدريد، المجلد 7 8 1960-1969.

## ز - المراجع الأجنبية:

226- Aguado Bleye Pedro, Manual de Historia de Espana, vol I, Madrid, 1963.

- 227- Bennassar Bartolomé: Histoire des Espagnoles, VI-XVII Siècle, Armand Colin, Paris, Tome 1,1985.
- 228- Clot André, L'Espagne Musulmane XIII- XV Siècle, Librairie Académique Perrin, France, 1999.
- 229- De Cortàzar José Angel Garcia, la Epoca Medieval, Historia De Espana Dirigida par Miguel Artola, Alianza Editorial, Primera Edicion: Madrid,1998.
- 230- G.Chegne Anwar, Historia de Espana, Segunda Edicion, Edicionnes Catedra, S.A, Madrid, 1980.
- 231- Lévi- Provençal, Réflexion Sur L'Empire Almoravide au Début du XII Siècle, Cinquantenaire de la Faculté des lettres d'Alger, (1881- 1931), Alger, 1932.

### ح - المجلات والدوريات الجنبية:

- 232- Arie Rachel, Aperçus Sur Les Royaumes Berbères D' Al-Andalus Au Ve/XIe Siecle, En Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islamicos, Volumen XXIII, Madrid,1985-1986.
- 233- Benaboud M'hammad, L'Historiographie D'Al-Andalus Durant La Période Des Etats-Taifas, In Revus de L'Occident Musulman et de la Mediterranée, Numero 40, 1985, pp123-141.
- 234- Millas Vallicrosa José Maria, Los Geoponos Hispano-araes, In Revista del instituto Egipcio de estudios Islamicos, En Madrid, Volumen IV, Madrid, 1956.



# فهرس المحتويات

| المقدمة                                                       |    | أ- ن |
|---------------------------------------------------------------|----|------|
| الفصل التمهيدي: الحركة الفكرية في الأندلس قبيل العهد العامري  | 01 |      |
| 1- عوامل ازدهار الحركة العلمية في الأندلس قبيل العهد العامري: |    | 03   |
| 1.1. تشجيع الحكم المستنصر للحركة العلمية                      |    | 03   |
| 2.1. انتشار مراكز التعليم                                     |    | 09   |
| 3.1. الرحلات العلمية                                          | 10 |      |
| 2- مظاهر الحركة العلمية بالأندلس خلال عهد الحكم المستنصر      |    | 14   |
| 3- الإسهام الفكري للبربر في الحركة العلمية بالأندلس على عهد   |    |      |
| الحكم المستنصر:                                               |    | 16   |
| 1.3. العلوم الدينية                                           |    | 16   |
| 2.3. الأداب وعلوم اللغة                                       |    | 17   |
| 3.3. العلوم العقلية وعلوم أخرى                                |    | 19   |
| الفصل الأول: الحركة الفكرية في الأندلس من العهد العامري إلى   |    |      |
| زوال الخلافة العامرية:                                        |    | 21   |
| 1- العوامل المساعدة على استمرار الحركة الفكرية بالأندلس خلال  |    |      |
| العهد العامري:                                                |    | 23   |
| 1.1. تشجيع المنصور بن أبي عامر للحركة العلمية                 |    | 23   |
| 2.1. مظاهر الحركة الفكرية في عهد المنصور                      |    | 25   |
| 3.1. المكتبات في العهد العامري                                |    | 31   |
| 4.1. الرحلات العلمية                                          | 33 |      |
| * عهد المظفر عبد الملك بن أبي عامر                            |    | 34   |
| * عهد عبد الرحمن شنجول                                        |    | 35   |
| 2- أثر فتنة القرن 5هـ/11م على الحركة العلمية بالأندلس:        | 36 |      |
| 1.2. الأثار السلبية:                                          |    | 36   |
| 2.2. الأثار الإيجابية                                         |    | 41   |
| 3- الإسهام الفكري للبربر في الحركة العلمية من العهد العامري   |    |      |
| إلى زوال الخلافة الأموية بالأندلس:                            |    | 43   |

| 1.3. العلوم الدينية                                                      | 43  |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| 2.3. الأداب وعلوم اللغة                                                  | 54  |
| 3.3. العلوم العقلية                                                      | 62  |
| 4.3 علوم أخرى                                                            | 63  |
| الفصل الثاني: الحركة الفكرية في الأندلس على عهد ملوك الطوائف             | 65  |
| 1- عوامل ازدهار الحركة العلمية في عصر الطوائف:                           | 67  |
| 1.1. الميراث الثقافي المشرقي والتأسيس لحركة فكرية أندلسية محلية          | 67  |
| 2.1. ظاهرتا تفرق علماء قرطبة وكتبها على أصقاع الأندلس                    | 68  |
| 3.1. رفع الحظر عن الدراسات القديمة                                       | 68  |
| 4.1. التنافس بين ملوك الطوائف في اجتذاب العلماء والأدباء إلى بلاطاتهم    | 72  |
| 2- العوامل التقليدية وأثرها على الحركة الفكرية بالأندلس في هذا العهد: 74 |     |
| 1.2. المكتبات                                                            | 74  |
| 2.2. الرحلات العلمية (الهجرات)                                           | 76  |
| 3.2. التعليم                                                             | 79  |
| 3- تعدد المراكز الثقافية في الأندلس وتشجيع الأسر الحاكمة للعلم 82        |     |
| 4- مظاهر الحركة العلمية في عصر الطوائف                                   | 89  |
| 5- إسهام البربر في الحركة العلمية على عهد ملوك الطوائف:                  | 96  |
| 1.5. العلوم الدينية                                                      | 96  |
| 2.5. الأداب وعلوم اللغة                                                  | 103 |
| 3.5. العلوم العقلية وعلوم أخرى                                           | 112 |
| الفصل الثالث: الحركة الفكرية في الأندلس على عهد المرابطين                | 115 |
| 1- أوضاع الأندلس قبيل دخولها تحت راية المرابطين.                         | 116 |
| 2- موقف المر ابطين من العلم                                              | 119 |
| 3- موقف المرابطين من التصوف وعلم الكلام والفلسفة                         | 125 |
| 4- عوامل ازدهار الحركة العلمية بالأندلس في العهد المرابطي: 128           |     |
| 1.4. تشجيع الدولة للحركة العلمية                                         | 128 |
| 2.4. التعليم                                                             | 130 |

| .3. المؤسسات التعليمية                               | 131 |
|------------------------------------------------------|-----|
| .4. الرحلات العلمية                                  | 133 |
| .5. المكتبات                                         | 134 |
| - مظاهر الحركة العلمية في الأندلس على عهد المرابطين  | 135 |
| - إسهام البربر في الحركة العلمية بالأندلس المرابطية: | 144 |
| .1. العلوم الدينية                                   | 144 |
| .2. الأداب و علوم اللغة                              | 159 |
| .3. العلوم العقلية                                   | 169 |
| .4. علوم أخرى                                        | 170 |
| دول إحصائي لعلماء وأدباء البربر من 371 إلى 539هـ     | 174 |
| لخاتمة                                               | 175 |
| هارس البحث                                           | 178 |
| ئمة المصادر والمراجع                                 | 179 |
| هرس المحتويات                                        | 203 |